
 
 

                    

 

50 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

 

 

MISERICÓRDIA E FRATERNIDADE À LUZ DE LUCAS 15,11-32 

MERCY AND FRATERNITY IN THE LIGHT OF LUKE 15,11-32 

 

Luciano José Dias 1 , Robinson Silva Villalba 2   

  

 

 

 

Recebido em: 21/05//2025 

Aprovado em: 02/12/2025 
 

Resumo: O presente artigo, intitulado “Misericórdia e Fraternidade à Luz de Lucas 15,11-

32”, objetiva apresentar ao leitor o contexto no qual se desenvolve a narrativa bíblica da 

Parábola do “Pai Misericordioso”, frequentemente referida como “o Filho Pródigo”, 

inserida no Evangelho segundo São Lucas, capítulo 15, versículos 11 a 32. Esta parábola, 

reconhecida como uma das mais proeminentes e extensivamente estudadas no Novo 

Testamento, encerra uma significativa densidade teológica que a estabelece como central 

na mensagem da comunidade lucana e do Cristianismo. O texto em análise articula-se em 

torno de três personagens nucleares: o pai, o filho mais jovem e o filho mais velho, cada 

qual representando distintas dimensões da relação entre o ser humano e a divindade. 

Palavras-chave: Parábola, Misericordia, Teshuvá   

Abstract: The present article, entitled “Mercy and Fraternity in the Light of Luke 15,11-

32”, aims to present to the reader the context in which the biblical narrative of the Parable 

of the “Merciful Father”, frequently referred to as “the Prodigal Son”, unfolds, embedded 

in the Gospel according to Saint Luke, chapter 15, verses 11 to 32. This parable, 

recognized as one of the most prominent and extensively studied in the New Testament, 

encompasses a significant theological density that establishes it as central to the message 

of the Lucan community and of Christianity. The text under analysis is structured around 

three core characters: the father, the younger son, and the elder son, each representing 

distinct dimensions of the relationship between humankind and the divine. 

Keywords: Parable, Mercy, Teshuvah 

 

 

 
1 Doutorando em Teologia pela PUC-SP, Mestre em Teologia Bíblica pela PUC-SP. Pós-graduado em 

Práticas Pedagógicas de ensino religioso e Cultura Judaico-cristã pelo Centro Cristão de Estudos Judaicos 

em parceria com a Faculdade Assunção. Bacharel em Teologia pela Faculdade Metodista de São Paulo. 

Membro do Grupo de Pesquisa TIAT. E-mail: lucianojdias@gmail.com.  ID Lattes: 421103195927. 
2 Bacharelando em Teologia pelo Instituto São Paulo de Estudos Superiores (ITESP-SP). E-mail: 

robsoncosta.rolco@gmail.com 

 

doi.org /10.57147 /espacos.v33i01.924  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:lucianojdias@gmail.com
mailto:robsoncosta.rolco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8077-4636
https://orcid.org/0009-0008-6714-4443
https://doi.org/10.57147/espacos.v33i01.924


 
 

                    

 

51 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

Introdução 

Imaginemos a cena: um filho mais novo, cheio de impetuosidade e querendo viver 

do seu jeito, pede a sua parte da herança – sim, como se o pai já tivesse partido! Com a 

fortuna em mãos, ele parte para um país distante em busca de aventuras e prazeres sem 

limites. E o que acontece? Ele gasta tudo! Torra cada centavo numa vida desenfreada, 

cheia de excessos e más companhias. 

O dinheiro acaba, a “festa” termina e uma grande crise o atinge. Sozinho, faminto 

e desesperado, ele chega ao fundo do poço, a ponto de invejar a comida dos porcos! É 

nesse momento de total miséria que ele “cai em si”. A saudade de casa aperta, e a 

lembrança da bondade do pai o impulsiona. 

Tomado pelo arrependimento, ele decide voltar, sem dignidade, pronto para 

implorar para ser apenas mais um dos empregados. Mas a volta para casa é de tirar o 

fôlego! O pai, que nunca perdeu a esperança, avista o filho de longe e, num gesto de amor 

que quebra todos os protocolos, corre ao seu encontro! Abraça o filho sujo e maltrapilho, 

o beija e, antes mesmo que ele possa terminar o seu discurso ensaiado de arrependimento, 

o pai, ordena a maior festa que aquela casa já viu! 

A melhor roupa, um anel no dedo, sandálias nos pés e o novilho gordo são 

preparados para celebrar! Por quê? Porque, nas palavras do pai, aquele filho que estava 

morto reviveu, estava perdido e foi encontrado! 

Claro, nem tudo são flores. O irmão mais velho, que sempre foi “certinho”, fica 

indignado com tanta celebração para quem, na sua visão, não merecia nada. Mas a 

resposta do pai é a cereja do bolo: um lembrete de que ele sempre esteve ali, com tudo o 

que era do pai à sua disposição, mas que a alegria pelo resgate de um filho perdido supera 

qualquer mérito ou ressentimento. 

Essa parábola é um convite vibrante a entender o coração de Deus: um Pai que 

anseia pelo retorno de seus filhos, que perdoa incondicionalmente, restaura a dignidade e 

celebra com imensa alegria cada vida que volta para casa! É uma explosão de graça e 

misericórdia que nos mostra que, não importa o quão longe tenhamos ido, sempre há um 

caminho de volta para os braços amorosos do Pai. Uma história para vibrar, se emocionar 

e se sentir convidado a essa festa de amor sem fim! 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

52 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

Uma vez, introduzido o ouvinte/leitor, no conjunto da nossa perícope3 estudada, 

examinemos o contexto no qual a parábola em questão foi escrita; seu possível autor; tal 

como o pretexto para a composição da narrativa, a qual, já de início, podemos definir 

como obra literária, a qual, nos propomos a trazer comentários que ajudem a compreender 

a profundidade da narrativa.  

 Para uma melhor compreensão da perícope, acolhemos aqui, uma possível 

divisão da parábola, proposta por LOPES (2017, 461), que a realiza observando cinco 

estágios da vida do filho mais novo: a partida (15,11-13), a decadência (15,14-16), o 

arrependimento (15,17-19), o retorno (15,20-21), e a reconciliação (15,22-24). Sempre é 

bom lembrar que, essa passagem bíblica, ao longo do tempo, tem sido analisada, 

contemplada e aprofundada de várias formas, sendo assim, não será nossa intenção 

exaurir a profundidade da temática, mas sim, deixar a nossa contribuição no campo das 

pesquisas acadêmicas. 

Como primeiro passo, a fim de guiar o ouvinte/leitor por entre as páginas desta 

obra singular, exploraremos a essência do gênero literário aqui utilizado, o qual recebe o 

nome de “Parábola”. 4 Esse entendimento é fundamental para absorver a profundidade 

teológica com que o autor se comunica, tanto com os seus contemporâneos quanto 

conosco. 

 A parábola do “Pai Misericordioso” é uma das mais conhecidas e estudada no 

Segundo Testamento e carrega uma riqueza teológica que a torna central na mensagem 

da comunidade de Lucas e do Cristianismo. Como afirmou o Papa Francisco, no dia 15 

de setembro de 2013, «aqui está o evangelho inteiro do cristianismo» (FRANCISCO, 

2013). Como já indicado no nosso resumo, o texto apresenta três personagens principais: 

o pai – que divide a herança –, o filho mais novo – que deixa a casa paterna –, o filho 

mais velho – que fica com o pai –, cada um representando diferentes aspectos da relação 

do ser humano com Deus (cf. CONTRERAS, 2012, 13). 

 

 
3 Porção considerável de um texto que se corta para servir de prova ou para outro fim. “perícope”, in 

Dicionário Priberam da Língua Portuguesa [em linha], 2008-

2025, https://dicionario.priberam.org/per%C3%ADcope. Acessado em 21/05/25. 
4Gênero literário é uma forma de classificar obras literárias com base em características comuns, como 

estrutura, estilo e tema. Essa classificação ajuda a organizar e entender a literatura, facilitando o estudo e a 

apreciação de diferentes tipos de obras. 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dicionario.priberam.org/per%C3%ADcope


 
 

                    

 

53 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

 

1. A Parábola enquanto gênero literário 

Jesus frequentemente utilizava parábolas, um dos seus principais métodos de 

ensino, para transmitir verdades espirituais. Essa técnica, contudo, já era antiga e comum 

entre orientais na época. Mesmo elevando-a a um nível inigualável, Jesus estava ciente 

da sua longa tradição e a empregou com maestria para ilustrar as suas mensagens. 

Após o ministério de Jesus, o emprego das parábolas tornou-se menos comum 

entre os apóstolos. Os evangelhos apócrifos5, embora façam uso intenso de outras figuras 

de linguagem, notavelmente não contêm parábolas na sua estrutura narrativa. Entre os 

Padres da Igreja, poucos foram os que se valeram desse recurso. Não obstante essa 

diminuição na frequência de uso, a compreensão do termo "parábola" transcende as 

narrativas específicas de Jesus, englobando uma variedade de formas de linguagem 

figurada, como provérbios, comparações e ditados populares, o que expande 

significativamente o seu escopo e aplicação (cf. LOCKYER, 1999, 7-9). 

A palavra hebraica mashal, (משל) encontrada no Primeiro Testamento, é traduzida 

como parábola, embora o seu espectro semântico inclua também provérbio ou analogia. 

A sua abrangência é notável, compreendendo formas figuradas de comunicação inerentes 

à poesia hebraica. Todavia, o termo carecia do sentido técnico mais restrito que adquiriria 

no Segundo Testamento. Em contrapartida, na tradição grega, a palavra parabolé 

(παραβολή) ocorre 48 vezes nos evangelhos sinópticos, desprovida de uma definição 

precisa. Este vocábulo foi herdado da Septuaginta, que o empregou para verter o conceito 

hebraico correspondente a mashal (cf. LOCKYER, 1999, 9-11). 

Conforme LOCKYER (1999, p. 18), as parábolas transcendem o status de meras 

histórias, funcionando como canais eficazes para a transmissão de doutrinas e verdades 

espirituais. Elas operam ao combinar elementos do mundo visível com princípios do 

mundo invisível, facilitando uma compreensão mais profunda das mensagens 

apresentadas. Contudo, a sua interpretação não deve ser nem rígida, nem unívoca, visto  

 

 
5 Os evangelhos apócrifos são textos que se apresentam como relatos da vida e dos ensinamentos de Jesus 

Cristo, mas que não foram incluídos no cânone da Bíblia pelas principais correntes do cristianismo. A 

palavra "apócrifo" vem do grego e significa "oculto" ou "escondido", refletindo o fato de que esses textos 

eram considerados de autenticidade duvidosa ou de origem desconhecida. 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

54 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

que algumas parábolas contêm detalhes narrativos que servem à estrutura da 

história, mas não possuem uma aplicação direta ou equivalente no contexto espiritual. 

A interpretação das parábolas exige equilíbrio. Um erro comum é atribuir-lhes 

significados exagerados ou, ao contrário, subestimá-las. O caminho mais seguro é 

identificar a sua ideia central, sem se perder em detalhes secundários ou forçar analogias. 

Cada parábola deve ser analisada respeitando a sua mensagem principal, garantindo que 

o seu propósito original seja preservado e compreendido de maneira clara e fiel. 

2. Lucas, comunidade e contexto. 

Existe amplo consenso de que o autor deste Evangelho, Lucas, não foi testemunha 

ocular da vida de Jesus Cristo. Embora subsista debate acerca de se ele pertenceria à 

segunda ou terceira geração cristã – uma questão que não será aprofundada aqui por não 

impactar os objetivos deste estudo –, é relevante notar os diferentes posicionamentos 

acadêmicos quanto à datação da obra. Os estudiosos que defendem uma datação mais 

antiga geralmente apontam para a década de 60 como período de composição, enquanto 

aqueles que postulam uma redação posterior a situam entre o final dos anos 80 e o início 

dos anos 90 (cf. GÓMEZ, 2008, 14). 

A obra lucana insere consistentemente os seus eventos no contexto histórico do 

Império Romano, algo manifesto desde os capítulos iniciais do Evangelho. O nascimento 

de Jesus, por exemplo, é situado temporalmente por referência a um decreto do imperador 

Augusto, ocorrendo durante o censo sob o governo de Quirino na Síria (cf. Lc 2,1-2). 

Similarmente, o início da missão de João Batista e de Jesus é datado no 15º ano do reinado 

do imperador Tibério (cf. Lc 3,1). Ao contrastar a Pax Romana, que frequentemente 

consistia numa paz imposta pela força, o Evangelho de Lucas anuncia a genuína paz de 

Deus, revelada em Jesus Cristo (cf. Lc 1,78-79; 2,14). 

De acordo com GÓMEZ (2008, 12-16), a diversidade étnica constituiu, 

possivelmente, a característica mais notável na formação da primitiva comunidade cristã.6 

Adicionalmente à variedade já presente nas cidades do Império, a perseguição e a  

 

 
6 As diferenças econômicas entre os membros também geraram muita controvérsia. A conclusão mais lógica 

é que não havia uma grande disparidade entre eles, já que, embora ninguém fizesse parte da elite financeira, 

também não havia indivíduos extremamente pobres. De todo modo, como as desigualdades estão presentes 

em qualquer grupo social e podem gerar desavenças, mas também podem se tornar um meio de santidade 

entre seus membros, sendo a posição defendida por Lucas. (cf. GÓMEZ, 12). 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

55 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

expansão missionária do cristianismo impulsionaram o encontro de pessoas de 

procedências muito distintas, que integraram o grupo original. Tal cenário propiciou a 

convivência de indivíduos com diferentes idiomas e origens geográficas, culminando 

num ambiente de identidades profundamente plurais. 

O Evangelho de Lucas, por meio do seu autor, busca destacar a universalidade da 

salvação e a compaixão divina. Estima-se que Lucas tenha redigido a obra para um 

público situado numa cidade do Império Romano, sob considerável influência helenista. 

O Helenismo correspondeu ao período entre 323 a.C. (morte de Alexandre, o Grande) e 

31 a.C. (conquista romana do Egito), distinguindo-se pela vasta disseminação da cultura 

grega (helênica) por áreas extensas do Mediterrâneo e do Oriente Médio. A característica 

urbana do destinatário reflete um padrão na maioria dos escritos neotestamentários, visto 

que a igreja primitiva não se restringiu ao deserto, mas se expandiu pelos centros urbanos. 

Uma teoria defendida por parte dos exegetas postula que o evangelho foi endereçado à 

comunidade de Antioquia da Síria, uma cidade que, como outras na Ásia Menor, 

prosperou em virtude do dinamismo econômico fomentado pela Pax Romana. 

A história da salvação e o lugar da nova comunidade cristã nos desígnios de Deus 

constituem as principais motivações para Lucas redigir o seu evangelho. Num contexto 

de perseguição e aflição, pairava a dúvida sobre a presença divina numa comunidade tão 

provada. Lucas, então, busca assegurar a ambos os grupos – os gentios incertos da sua 

escolha e os judeus que experimentavam a rejeição dos seus pares – que o caminho que 

seguiram é o caminho certo, o qual culmina na salvação. (cf. GÓMEZ. 2008, 16).  

Desde o século II, a tradição eclesiástica identifica o autor do Evangelho como 

Lucas, associando-o ao colaborador de Paulo mencionado na epístola a Filemom e 

descrito como médico em Colossenses 4,14. 7 A menção a essa profissão específica é por 

vezes considerada um ponto a favor da autenticidade da autoria tradicional, 

argumentando-se que um detalhe aparentemente irrelevante como esse seria improvável 

numa invenção. No entanto, a crítica acadêmica aponta para a possibilidade de que a obra  

 

 
7 A referência mais antiga à autoria de Lucas é no Cânone Muratoriano (170-180 d.C.). No final do segundo 

século, Santo Irineu menciona essa autoria ao afirmar: “Lucas, também companheiro de Paulo, escreveu 

em um livro o Evangelho assim como lhe fora pregado”. Além disso, um documento do mesmo período, 

conhecido como Prólogo do Evangelho, registra: “Lucas era um sírio, natural de Antioquia, médico de 

profissão, discípulo dos apóstolos e seguidor de Paulo até o seu martírio”. (cf.  LOPES, 17). 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

56 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

tenha sido atribuída a uma figura próxima aos primeiros apóstolos com o propósito 

de conferir-lhe maior autoridade e credibilidade. Essa prática de atribuição pseudônima 

(pseudepigrafia) era comum na Antiguidade, como ilustram as diversas cartas atribuídas 

a Paulo por autores posteriores (cf. GÓMEZ, 2008, 13). 

A origem de Lucas é incerta, embora haja forte indício de que fosse gentio. Uma 

hipótese é que ele tenha sido um dos “Tementes a Deus”, não judeus simpatizantes do 

judaísmo que não aderiam plenamente, evitando a circuncisão, o que justificaria o seu 

conhecimento dos costumes judaicos. Contudo, a análise da sua obra revela um domínio 

do método midráshico, prática exegética característica da cultura semita, levando alguns 

estudiosos a argumentar que Lucas seria, na verdade, um judeu-cristão da diáspora, não 

um grego de origem pagã. (cf. KETTERER; REMAUD. 1996, 9).  

Esta parábola, aqui descrita, visa demonstrar, segundo a perspectiva lucana, o 

acolhimento incondicional de Deus aos arrependidos e a primazia da misericórdia sobre 

a justiça retributiva. A narrativa serve como resposta às murmurações de fariseus e 

escribas que desaprovavam a conduta de Jesus ao acolher e comer com pecadores. O 

contraste é notório: enquanto eles os rejeitam, Deus encontra alegria na sua reconciliação 

e restauração, exibindo uma justiça intrinsecamente misericordiosa e inclusiva. (cf. 

LOPES, 2017, 455-456). 

 Caracterizado por seu enfático apelo à misericórdia e ao acolhimento dos 

marginalizados, o Evangelho de Lucas foi redigido para uma comunidade 

majoritariamente composta por gentios convertidos. Lucas é, tradicionalmente, apontado 

como o único escritor gentio do Novo Testamento e das Escrituras Sagradas na totalidade. 

Há evidências substanciais, tanto de cunho interno quanto externo, que sustentam a 

autoria lucana. Tais indícios foram determinantes para que os Padres da Igreja lhe 

atribuíssem a autoria deste Evangelho. 8 

 

 

 
8 Os Pais da Igreja são um grupo de escritores cristãos influentes dos primeiros séculos do cristianismo, que 

desempenharam um papel fundamental na formação da doutrina e da prática da Igreja. Eles viveram em 

diferentes regiões do mundo cristão, como Roma, Alexandria, Antioquia e Constantinopla, e escreveram 

em diversas línguas, como grego, latim, siríaco e copta. Em relação aos padres da Igreja, cf. (Antônio S. 

BOGAS; Marcio A. COUTO; João H. HANSEN. Patrística: Caminhos da tradição cristã. São Paulo: 

Paulus, 2014).  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

57 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

 

3. As possíveis fontes do Evangelho e Intenção da parábola. 

A maioria dos exegetas defende a existência de quatro fontes principais. A mais 

importante para o nosso caso seria o evangelho de Marcos; que Lucas utilizou, além dos  

ditos da fonte Q.9 Esta é uma fonte da qual não temos manuscritos, mas que teria uma 

estrutura semelhante ao Evangelho de Tomé um apócrifo que não contém material 

narrativo, limitando-se a frases e diálogos. Deve-se considerar um conjunto de tradições 

que também foi conhecido por Mateus, embora com algumas variações.  

Por último, há tudo o que chegou a Lucas e que não foi conhecido pelos outros 

evangelistas. Entre as fontes exclusivas de Lucas, não podemos descartar quais foram 

transmitidas oralmente, tão sérias e rigorosas quanto às fontes escritas, considerando a 

forte tradição semita10 de transmitir esse tipo de conteúdo (GÓMEZ. 2008, 15). Essas 

fontes foram transmitidas por “testemunhas oculares” e “servidores da Palavra”, o que 

sugere que ele se baseou tanto em “fontes escritas” quanto em “tradições orais” para 

compor a sua obra. 

A parábola do Pai Misericordioso é exclusiva de Lucas, somente ele, entre todos 

os evangelhos, a apresenta. Indicando uma fonte própria ou tradição oral. Contudo, é 

necessário admitir que não se trata de uma criação inédita de Lucas, ao haver no texto 

múltiplos indícios de semitismos, anteriores e irredutíveis ao trabalho redacional do 

evangelista. Essa presença de semitismos é evidente para qualquer leitor desprovido de 

preconceitos (cf. CONTRERAS, 2012, 29). 

No centro do evangelho segundo Lucas, estão três parábolas, a dracma perdida 

(15,8-10), a ovelha perdida (15,3-7) e a parábola do pai misericordioso (15,11-32): as três 

parábolas estão situadas dentro da “seção do caminho” para Jerusalém (Lc 9,51–18,4), na 

qual Lucas expõe as características ou atitudes de uma comunidade que deseja seguir a  

 
9 A "Fonte Q", ou "Documento Q", é uma hipótese acadêmica que propõe a existência de uma coleção 

perdida de ditos de Jesus, que teria sido usada como fonte pelos evangelistas Mateus e Lucas na composição 

de seus evangelhos. "Q" vem da palavra alemã "Quelle", que significa "fonte". Sobre a fonte Quelle, cf. 

(Rafael Aguirre MONASTERIO; Antônio Rodrigues CARMONA: Evangelhos Sinóticos e Atos dos 

Apóstolos. São Paulo: Ave Maria, 2000 p. 55-58). 
10 A tradição semita engloba um conjunto de características culturais, linguísticas e religiosas 

compartilhadas por povos que falam línguas semíticas e que historicamente habitaram o Oriente Médio, o 

norte da África e o Chifre da África. Essa tradição é rica e diversificada, abrangendo uma história milenar 

e um legado cultural significativo. 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

58 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

Jesus.11 Com essas três narrativas, de acordo com LOPES (2017, 456), Jesus 

deseja mostrar que Deus Pai é o primeiro a adotar uma atitude acolhedora e 

misericordiosa para com os pecadores. 

Desta forma, a terceira parábola procura, de forma apologética, responder às 

críticas dirigidas a esse convite à alegria. Assim como o pai, Jesus acolhe os pecadores e 

exulta com o regresso do filho perdido (cf. CONTRERAS, 2012, 23). Neste capítulo, dois 

grupos de personagens contrapõem-se evidentemente: de um lado, os publicanos e 

pecadores; do outro, os escribas e fariseus. As queixas do filho mais velho parecem 

simbolizar os fariseus que pressionavam as comunidades cristãs. 

Neste contexto, as comparações ocorrem em três planos: entre os dois irmãos, 

entre o pai e o filho mais novo, e entre o pai e o filho mais velho, pois cada um tem uma 

visão diferente da vida. Além das diversas obras contemporâneas que tratam de temas 

similares, a parábola pode ter encontrado inspiração em passagens do Primeiro 

Testamento, como Jeremias 31,18-20; Oseias 11,1-9 e Isaías 63,15ss. (cf. GÓMEZ. 2008, 

431-432). 12 

Voltando à parábola, a narrativa dá maior destaque ao filho mais novo, 

acompanhando-o durante um período conturbado da sua vida. A sua personalidade não é 

tão vil quanto a fama que adquiriu, pois, embora pedir a herança pudesse ser considerado 

um ato egoísta, a decisão de concedê-la cabia inteiramente ao pai (cf. GÓMEZ. 2008, 

432). 13  

 

 

 

 
11 As três parábolas apresentam uma conexão forte, costuradas por pontos de ligação bem ajustados. Sob 

uma perspectiva literária e ideológica, encontramos uma rede de associações entrelaçadas com grande 

habilidade. Observamos paralelismos frequentes, repetições de estruturas e termos, bem como a recorrência 

dos mesmos conceitos. Essas parábolas enfatizam o valor da reconciliação e a importância de acolher o que 

foi extraviado, refletindo o coração misericordioso de Deus. (cf. CONTRERAS, Un Padre tenía dos hijos, 21). 
12 Por meio do trabalho redacional de Lucas, é possível identificar alguns paralelos em seu escrito. De um 

lado, há uma proximidade com textos do Segundo Testamento, como o Evangelho de João, que talvez tenha 

conhecido esse trecho (cf. Lc 15,31 com Jo 17,10), e com a Carta aos Efésios (cf. Ef 2,1.5; 5,14 com Lc 

15,24). Também podemos notar referências ao Primeiro Testamento, entre elas, destacam-se os profetas 

Isaías e Jeremias (cf. Is 49,14-16; 55,7 e Jr 31,20 com Lc 15,19-20), o livro de Tobias (cf. Tb 11,9 com Lc 

15,13 e 11,19 com Lc 15,19-20), o profeta Zacarias (cf. Zc 3,4 com Lc 15,21), o Salmo 51 (cf. Sl 51,4 com 

Lc 15,18) e o livro de Provérbios (cf. Pv 29,3 com Lc 15,13). 
13 Conforme o Deuteronômio, os primogênitos possuíam privilégios maiores em relação aos outros filhos 

(cf. Dt 21,17). 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

59 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

O contexto histórico e social do judaísmo do século I ajuda a entender a 

profundidade da narrativa, pois a cultura da época dava grande importância à honra e à 

obediência familiar. Sob a lei judaica, um pai não podia dispor da sua propriedade como 

queria. Diversas alusões relevantes, como o panorama de fundo legal, questões de 

herança, usufruto dos bens e a dinâmica familiar e social, indicam um ambiente 

caracteristicamente palestinense (cf. CONTRERAS, 2012, 29). 

 

4. Texto e Comentário. 

Reflitamos alguns aspectos da parábola do Pai misericordioso, na perspectiva de 

que todos somos filhos peregrinos regressando à casa do Pai, e que como filhos perdidos 

precisamos da sua misericórdia e da compreensão de nossos irmãos. Além disso, a 

reflexão sobre a misericórdia é essencial para compreender a centralidade da vida cristã 

e a missão da Igreja que deve testemunhar a misericórdia e a sua implicação na construção 

de uma sociedade mais fraterna.  

Apresentamos a seguir o texto grego com a tradução para o português, juntamente 

de um comentário, assim, esperamos enriquecer e fortalecer o entendimento da 

profundidade buscada pelo autor desta parábola. Começamos com os três primeiros 

versículos da perícope (Lc 15,11-13). 

Texto em grego Tradução Literal 
11Εἶπεν δέ, Ἄνθρωπός τις εἶχεν δύο υἱούς.  Disse e homem um certo tinha dois 

filhos. 
12Kαὶ εἶπεν ὁ νεώτερος αὐτῶν τῷ πατρί, 

´Πάτερ, δός μοι τὸ ἐπιβάλλον μέρος τῆς 

οὐσίας. ‘ο δε διεῖλεν αὐτοῖς τὸν βίον. 

Ε disse ο mais novo deles ao pai: Pai, 

dá a mim a destinada porção da 

propriedade. E dividiu entre eles o 

patrimônio. 
13Kαὶ μετ’ οὐ πολλὰς ἡμέρας συναγαγὼν 

ἃπαντα ὁ νεώτερος υἱὸς άπεδήμησεν εἰς 

χώραν μακράν, καἰ ἐκεῖ διεσκόρπισεν τὴν 

οὐσίαν αὐτοῦ ζῶν ἀσώτως. 

Ε depois de não muitos dias ajuntado 

todas as coisas o mais novo filho partiu 

para uma região distante e ali 

desperdiçou a propriedade dele 

vivendo dissolutamente. 

 

Como podemos notar, a tradução de um texto escrito em língua antiga para o 

português, exige um trabalho de arranjar as ideias, organizando as palavras na nossa 

língua, no entanto, é completamente possível o entendimento direto do texto. O fato de o 

filho mais novo partir para “uma região distante (εἰς χώραν μακράν) desperdiçando  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

60 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

(διεσκόρπισεν)” a sua fortuna em pouco tempo, embora o texto não detalhe como, 

sugere que a sua conduta era repreensível (cf. GÓMEZ. 2008, 433). A sua juventude 

imprudente o leva a desperdiçar não somente os bens materiais, mas a cometer uma ação 

ainda mais profunda: ele está a desperdiçar a sua própria essência, desfigurando a sua 

identidade de filho. Ele esbanja aquilo que o define, arruinando a si (cf. CONTRERAS, 

2012, 53). 

Avancemos um pouco mais, analisando os próximos três versículos dessa 

majestosa passagem bíblica (Lc 15,14-16). 

Texto em grego Tradução Literal 
14Δαπανήσαντος δέ αὐτοῦ πάντα ἐγένετο 

λιμὸς ἰσχυρὸς κατά τὴν χώραν ἐκείνην, καἰ 

αὐτὸς ἤρξατο ὑστερεῖσθαι. 

Tendo gasto ele tudo houve fome uma 

grande em toda a região àquela, e ele 

começou a passar necessidade. 
15Kαὶ πορευθεὶς ἐκολλήθη ἑνὶ τῶν πολιτῶν 

τῆς χώρας ἐκείνης, καὶ ἒπεμφεν αὐτὸν εἰς 

τοὺς ἀγροὺς αὐτοῦ βόσκειν χοίρους. 

E indo agregou-se a um dos cidadãos 

da região aquela, e enviou a ele para o 

campo dele a cuidar dos porcos,  
16Kαὶ ἐπεθύμει χορτασθῆναι ἐκ τῶν 

κερατίων ὧν ἤσθιον οἱ χοῖροι, καὶ οὐδεὶς 

ἐδίδου αὐτῷ. 

E desejava saciar-se de as alfarrobas 

que comiam os porcos, e ninguém dava 

a ele. 

 

Podemos notar que, com a menção da fome, evoca-se, em qualquer época da 

história, sua catástrofe. Não é necessário adicionar mais adjetivos para sublinhar o seu 

infortúnio. A forma utilizada no grego é bastante crua, pois se refere à impossibilidade de 

encher o seu estômago, utilizando a expressão “uma fome severa (λιμὸς ἰσχυρὸς)”. 

Assim, enfatiza-se a gravidade da fome, que, por onde passa, traz desolação, miséria e 

morte. O filho cai na mais extrema pobreza, a qual é lamentável sequência dos 

acontecimentos. Ele vê-se numa situação inédita, à qual não estava acostumado (cf. 

CONTRERAS, 2012, 56). 

Essas palavras: “região distante”, “desperdiçar” e “fome severa” nos levam a 

refletir profundamente sobre as realidades enfrentadas por muitos seres humanos na 

atualidade, resultado do abandono por parte dos “irmãos mais velhos”. O saudoso Papa 

Francisco, para nos alertar que a misericórdia e a fraternidade estão interligadas, nos fazia 

sempre lembrar que, não há fraternidade sem um coração misericordioso. Ele, na sua 

encíclica Fratelli Tutti, Sobre a fraternidade e amizade social, enfatiza que os cristãos  

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

61 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

devem ser agentes de reconciliação, promovendo o perdão e a inclusão dos 

marginalizados (FRANSCISCO, 2020, n. 232). 

A fome vem acompanhada de uma profunda sensação de desamparo. Foi isso que 

experimentou o filho mais jovem, que lamenta que “ninguém (οὐδεἰς)” ofereça-lhe ajuda. 

Ele passou da riqueza à pobreza, do amor familiar à indiferença num ambiente onde não 

encontra apoio. Muitos judeus que ouviam essa narrativa provavelmente pensavam, no 

seu íntimo, que o filho merecia sua sorte.  

Por muitas vezes, talvez, seja esse o mesmo julgamento que se faz aos irmãos que 

sofrem à beira do caminho, onde alguns se tornam juízes dos outros, sem realizar gestos 

concretos que aliviem o seu sofrimento. Em situações como estas, por vezes, podemos 

contamos com importantes documento da Igreja, como é o caso, da “Fratelli Tutti”, que 

nos ajudam a refletir sobre a importância da compaixão e do compromisso social. Nela, 

o Papa Francisco nos lembrava que “a vida não é tempo que passa, mas tempo de 

encontro”. Esse encontro só se torna possível quando há misericórdia e desejo genuíno 

de construir uma sociedade mais fraterna (FRANSCISCO, 2020, n. 67). 

Avancemos um pouco mais com a nossa reflexão, agora tomando como ponto de 

continuidade, os versículos de 17 a 19 de Lucas 15. 

Texto em Grego Tradução Literal 
17Eἰς ἑαυτὸν δὲ ἐλθὼν ἔφη, πόσοι μίσθιοι τοῦ 

πατρός μου περισσεύονται ἄρτων, ἐγὼ δὲ 

λιμῷ ὧδε ἀπόλλυμαι. 

Em si mesmo, mas entrando disse: 

quantos assalariados do pai meu tem 

abundância de pães, eu mas de fome 

aqui estou perecendo.  
18Ἀναστὰς πορεύσομαι πρὸς τὸν πατέρα μου 

καὶ ἐρῶ αὐτῷ, Πάτερ, ἣμιαρτον εἰς τὸν 

οὐρανὸν καὶ ένώπιόν σου, 

Levantando (-me) irei a ο pai meu e 

direi a ele: Pai, pequei contra ο céu e 

perante ti, 
190ὐκέτι εἰμὶ ἂξιος κληθῆναι υἱός σου. 

Ποίησόν με ὡς ἕνα τῶν μισθίων σου.  

não mais sou digno de ser chamado um 

filho teu; faze a mim como um dos 

assalariados teus.  

 

Aqui, podemos perceber, o início de um ato humano em reconhecer consequências 

desastrosas de opções de vida, levando a um desejo de retorno a dias melhores. É verdade 

que, no caso do filho pródigo, dá a impressão de que é a fome, e não o arrependimento, 

que o conduz de volta à casa do Pai. No entanto, no contexto judaico, encontramos uma  

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

62 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

palavra que nos ajuda a compreender esse movimento de retorno e transformação: 

Teshuvá (תשובה).  

Conforme SCHLESINGER (1987, 263), o termo Teshuvá possui diversos 

significados profundos e abrangentes, como Hakarat HaChet (הַחֵט רַת   – (הַכָּ

reconhecimento do erro – , Charatá (charatá - חרטה) – remorso sincero –, Vidui (יְדּוּי) – 

confissão –, Azivat HaChet (החטא  – (תיקון ) abandono do pecado –, Tikkun – (עזיבת 

reparação – e Kabbalat Al HaAtid (תִיד עָּ ת אל הָּ לָּ  .tomar resoluções firmes para o futuro – (קַבָּ

Sendo assim, o versículo 18, nos permite refletir sobre a determinação do filho 

pródigo, com o particípio grego “levantando (-me) (Ἀναστὰς)”, termo que merece 

atenção por suas diversas interpretações. No relato do filho pródigo, esse verbo expressa 

a sua decisão de se erguer da miséria e do pecado. O evangelista enfatiza essa escolha 

pessoal ao utilizar “levantando (-me) (Ἀναστὰς)”, destacando a firme determinação do 

personagem em transformar a sua realidade. Esse gesto simboliza um ato de firmeza: ele 

ergue-se da condição de abatimento e inicia a sua caminhada. No entanto, essa jornada 

não pode ser feita de forma vacilante; exige uma postura decidida, a escolha consciente 

em seguir adiante (cf. CONTRERAS, 2012, 72-74). 

Levantar-se representa mais do que um simples movimento físico. Simboliza a 

resolução de trilhar o caminho da vida com determinação e assumir a responsabilidade 

pelo próprio destino. O filho menor, ao se erguer, já começa a sua renovação interior e dá 

início à sua própria “ressurreição”. Esse ato marca o compromisso com uma decisão 

pessoal, autônoma e livre. O levantar-se não é apenas um gesto, mas o primeiro passo 

para a transformação, o ponto de partida de um retorno consciente ao pai e à vida plena 

(cf. CONTRERAS, 2012, 74). 

Passemos agora aos versículos 20 e 21, dando continuidade a essa emocionante 

trama narrada pelo evangelista Lucas (Lc 15,20-21). 

Texto em grego Tradução Literal 
20Kαὶ ἀναστὰς ἦλθεν πρὸς τὸν πατέρα αὐτοῦ. 

Ἒτι δὲ αὐτοῦ μακρὰν ἀπέχοντος, εἶδεν αὐτὸν 

ὁ πατὴρ αὐτοϋ καί ἐσπλαγχνίσθη καὶ 

δραμουν׳ έπέπεσεν  ״ έπί τόν τράχηλον αὐτοϋ 

καὶ κατεφίλησεν αὐτόν. 

Ε levantando-se foi para ο pai dele. 

Ainda e ele longe estando viu a ele o 

pai dele e se compadeceu e correndo 

lançou-se sobre o pescoço dele e beijou 

a ele. 
21 Еἶπεν δὲ ὁ υἱὸς αὐτῷ· πάτερ, ἥμαρτον εἰς 

τὸν οὐρανὸν καὶ ἐνώπιόν σου, οὐκέτι εἰμὶ 

ἄξιος κληθῆναι υἱός σου. 

Disse e o filho a ele: Pai,  pequei contra 

o céu e diante de ti, não mais sou digno 

de ser chamado filho teu. 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

63 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

O filho retorna para casa, e as entranhas do pai se comovem profundamente, 

“compadecer (ἐσπλαγχνίσθη)”. Esse termo expressa uma emoção visceral, um 

movimento interior de compaixão intensa. O verbo compadecer (ἐσπλαγχνίσθη), 

característico de Lucas, destaca a profundidade desse sentimento. Ao avistar o filho de 

longe, o pai esquece a sua idade e dignidade, correndo ao seu encontro, um gesto que, 

para um oriental, significava prescindir das formalidades. No entanto, em vez de se 

preocupar com convenções sociais, ele abraça-o e o beija com “ternura (κατεφίλησεν)”, 

demonstrando um amor que transborda em gestos concretos (cf. GÓMEZ. 2008, 436). 

Nesse ponto, podemos perceber que algo de inesperado acontece, o pai, tendo tudo 

a seu favor para rejeitar o filho, faz exatamente o contrário, é o que veremos nos próximos 

três versículos (Lc 15,22-24). 

Texto em grego Tradução Literal 
22 Еἶπεν δὲ ὁ πατὴρ πρὸς τοὺς δούλους 

αὐτοῦ· ταχὺ ἐξενέγκατε στολὴν τὴν πρώτην 

καὶ ἐνδύσατε αὐτόν, καὶ δότε δακτύλιον εἰς 

τὴν χεῖρα αὐτοῦ καὶ ὑποδήματα εἰς τοὺς 

πόδας, 

Disse mas ο pai a os servos dele: 

depressa trazei uma túnica, a melhor e 

vesti a ele, e ponde um anel em a mão 

dele e sandálias em os pés, 

23 Kαὶ φέρετε τὸν μόσχον τὸν σιτευτόν, 

θύσατε, καὶ φαγόντες εὐφρανθῶμεν, 

e trazei ο novilho cevado, matai, e, 

comendo, festejemos, 
24 ὃτι οὗτος ὁ υἱός μου νεκρὸς ἦν καὶ 

ἀνέζησεν, ἦν ἀπολωλὼς καὶ εὑρέθη. καὶ 
ἤρξαντο εὐφραίνεσθαι. 

porque este  filho meu morto estava e 

reviveu, perdido estava e foi achado. E 
começaram a festejar. 

 

Com estes versos, compreendemos o qual grande é o amor do pai pelo filho, ele 

contempla o retorno do filho como um acontecimento inesperado, comparável a um 

renascimento ou mesmo a uma ressurreição. Mal pode acreditar no que vê: aquele que 

julgava perdido agora está nos seus braços, e ele acolhe-o como quem presencia um novo 

nascimento. A suas palavras expressam esse reconhecimento por meio de frases 

construídas em paralelismo semítico, destacando os adjetivos “morto e perdido (νεκρὸς 

καὶ ἀπολωλώς)”. Essas expressões evocam imagens fortes, simbolizando uma 

transformação radical da morte para a vida, da perdição para o reencontro (cf. 

CONTRERAS, 2012, 142).  

Essa morte à qual o pai se refere não se limita à fome extrema. Trata-se de uma 

morte moral e espiritual, um distanciamento total do verdadeiro sentido da vida. O  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

64 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

comentário do pai não apenas celebra a reviravolta da situação, mas também reflete o 

desejo divino revelado nas Sagradas Escrituras: “Deus não quer a morte, mas a vida, 

como ensina o profeta Jeremias 18,23”. Segundo CONTRERAS (2012, 74), com essas 

palavras, encerra-se a jornada do filho menor e inicia-se agora o drama do filho mais 

velho, que acompanharemos a partir de agora (Lc 15,25-27).  

Texto em Grego Tradução Literal 
25Ἦν δέ ὁ υἱὸς αύτοῦ ὁ πρεσβύτερος ἐν 

ἀγρῷ. Kαὶ ὡς ἐρχόμενος ἦγγισεν τῇ οἰκίᾳ, 

ἢκουσεν συμφωνίας καὶ χορῶν. 

Estava, porém, ο filho dele ο mais 

velho em (ο) campo. Ε quando, vindo, 

aproximou-se da casa, ouviu música e 

danças, 
26Kαὶ προσκαλεσάμενος ἓνα τῶν παίδων 

ἐπυνθάνετο τί ἂν εἴη ταῦτα. 

E tendo chamado um dos servos 

perguntava o que seriam aquelas 

coisas. 
27 Ὁ δέ εἶπεν αὐτῷ ὅτι ὁ ἀδελφός σου ἥκει, 

καὶ ἔθυσεν ὁ πατήρ σου τὸν μόσχον τὸν 

σιτευτόν, ὅτι ὑγιαίνοντα αὐτὸν ἀπέλαβεν. 

Ele e disse para ele: o irmão teu está 

aqui, e matou o pai teu o novinho 

cevado, porque com saúde a ele 

recuperou. 
28ὠργίσθη δὲ καὶ οὐκ ἤθελεν εἰσελθεῖν, ὁ δὲ 

πατὴρ αὐτοῦ ἐξελθὼν παρεκάλει αὐτόν. 

Irou-se mas e não queria entrar; o mas 

pai dele saindo rogava a ele. 

 
29 Ὁ δέ ἀποκριθεὶς εἶπεν τῷ πατρὶ αὐτοῦ· 

ἰδοὺ τοσαῦτα ἔτη δουλεύω σοι καὶ οὐδέποτε 

ἐντολήν σου παρῆλθον, καὶ ἐμοὶ οὐδέποτε 

ἔδωκας ἔριφον ἵνα μετὰ τῶν φίλων μου 
εὐφρανθῶ· 

Ele mas respondendo disse ao pai dele: 

eis tantos anos sirvo a ti e nunca (um) 

mandamento teu desobedeci, e a mim 

nunca deste (um) cabrito para que com 
os amigos meus festejasse. 

 
30Ὃτε δὲ ὁ υἱός σου οὗτος ὁ καταφαγών σου 

τὸν βίον μετὰ πορνῶν ἦλθεν, ἔθυσας αὐτῷ 

τὸν σιτευτὸν μόσχον. 

Quando mas ο filho teu este o que 

devorou teu patrimônio com prostitutas 

chegou, mataste para ele o cevado 

novilho. 

 
31 Ὁ δὲ εἶπεν αὐτῷ· τέκνον, σὺ πάντοτε μετ᾽ 

ἐμοῦ εἶ, καὶ πάντα τὰ ἐμὰ σά ἐστιν· 

Ele mas disse a ele: Filho, tu sempre 

comigo estás, e todas as minhas 

(coisas) tuas são; 

 
32 Еὐφρανθῆναι δὲ καὶ χαρῆναι ἔδει, ὅτι ὁ 

ἀδελφός σου οὗτος νεκρὸς ἦν καὶ ἔζησεν, καὶ 

ἀπολωλὼς καὶ εὑρέθη. 

Festejar mas e alegrar-se era 

necessário, porque o irmão teu este 

morto estava e reviveu, e perdido e foi 

encontrado. 

 

 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

65 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

A atitude do pai, que corre ao encontro do filho, rompe os padrões culturais da 

época e demonstra a prontidão divina para restaurar a comunhão com aqueles que estavam 

perdidos. Já a reação do filho mais velho revela a dificuldade humana de aceitar a 

misericórdia quando ela é concedida ao outro. É triste perceber que muitos cristãos, na 

casa do Pai, acreditam ser seus filhos, mas estão perdidos. Perdidos, literalmente, como 

o filho mais velho da parábola, pois não conhecem verdadeiramente a Deus nem querem 

reconhecer seu irmão (cf. CONTRERAS, 2012, 24). 

O filho mais velho, embora nunca tenha saído de casa nem deixado de trabalhar, 

também se encontra distante. A sua fidelidade é somente aparente; a sua obediência é fria, 

desprovida de alegria e amor. A palavra que ele usa para descrever a sua relação com o 

pai (δουλεύω) significa “servir como um escravo”; ele nem sequer se coloca na posição 

de “assalariado (μίσθιοι)”, mas se vê como um servo que trabalha sem liberdade. Esse 

detalhe revela a sua percepção distorcida da relação com o pai: mais do que um filho, ele 

enxerga-se como um empregado, alguém que cumpre obrigações sem compreender 

plenamente o amor e a generosidade paterna (cf. CONTRERAS, 2012, 178). 

De acordo com GÓMEZ (2008, 431), na alegria do Pai misericordioso, manifesta-

se o carinho e a preocupação de Deus pelos seres humanos, especialmente por aqueles 

que enfrentam situações extremas, sejam morais ou sociais. Para Deus, o passado 

pecaminoso não é o que importa; Ele enxerga a vida como um presente que, ao superar 

as dificuldades, merece ser celebrado. Mas essa celebração não é solitária, Deus deseja 

que todos os que sempre estiveram ao seu lado também se unam a essa alegria. 

A história nos deixa um final em aberto quanto à atitude do irmão mais velho. Isso 

nos permite preencher as lacunas, identificar-nos com os personagens e as suas atitudes 

e, em última instância, compor a nossa própria parábola. Depende de cada nova geração 

de cristãos acrescentar à tradição, aquilo que é próprio do seu tempo. Todos e cada um de 

nós podemos fazer o mesmo: tirar as nossas próprias conclusões, que serão válidas 

enquanto não contrariem o coração da compreensão do Reino (cf. GÓMEZ. 2008, 17).  

 

 

 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

66 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 50-66  

 

 

Conclusão  

A parábola do Pai misericordioso, lida sob a luz do amor incondicional de Deus, 

descortina o coração da fé cristã: a misericórdia como força que restaura, reconcilia e gera 

paz. O pai que corre para acolher o filho perdido e, ao mesmo tempo, busca o diálogo 

com o filho ressentido, demonstra um amor divino em constante movimento, um amor 

que transcende a distância e age ativamente pela restauração das relações. Este amor é 

pura gratuidade, sem mérito ou exclusão, convidando-nos a abandonar o egoísmo e a 

inveja para celebrar a inclusão plena – a verdadeira festa do Evangelho. 

A essência desse amor que abraça o que errou ressoa potentemente em diversas 

expressões humanas de sabedoria. É o que vemos nas palavras do monge Zósima, em “Os 

Irmãos Karamázov”, de Dostoiévski: «Irmãos, não temais os pecados dos homens, amai 

o homem até mesmo em pecado, uma vez que é precisamente este que é semelhante ao 

amor de Deus, e é o vértice do amor nesta terra.» (Segundo parte, livro VI, capítulo III). 

Que essa percepção, bíblica e literária, nos desafie a viver o amor incondicional de Deus, 

praticando a acolhida e a compaixão como o mais alto gesto de fé e humanidade. 

 

Referências bibliográficas  

BOGAS, Antônio S.; COUTO, Marcio A.; HANSEN, João H. Patrística. Caminhos da 

tradição cristã. São Paulo: Paulus, 2014. 

CONTRERAS, Molina Francisco. Um Padre tenía dos hijos. Navarra España: Verbo 

Divino, 2012. 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor Mikhailovitch. Os irmãos Karamázov. Rio de Janeiro: Aguilar, 

1970.  

FRANCISCO. Fratelli Tutti. Sobre a fraternidade e amizade social. São Paulo: Paulus 

2020. 

GÓMEZ, Acebo Isabel. Lucas. Navarra España: Verbo Divino, 2008. 

HUGO, Victor-Marie. Os miseráveis. São Paulo: Martin Claret, 2016. 

KETTERER, Eliane; REMAUD, Michel. O midraxe. São Paulo: Paulus, 1996. 

LOCKYER, Herbert. Todas as Parábolas da Bíblia. São Paulo: Vida, 1999. 

LOPES, Hernandes Dias. Lucas-Jesus, o homem perfeito. São Paulo: Hagnos, 2017. 

MONASTERIO, Rafael Aguirre; CARMONA, Antônio Rodrigues. Evangelhos 

Sinóticos e Atos dos Apóstolos. São Paulo: Ave Maria, 2000. 

SCHLESINGER, H. Pequeno Vocabulário do Judaísmo. São Paulo: Paulinas, 1987. 

 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

