
 
 

                    

 

80 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

 

 

O CHAMADO À SANTIDADE NO COTIDIANO: UM DIÁLOGO ENTRE 

SANTO AFONSO MARIA DE LIGÓRIO E O PAPA FRANCISCO 

THE CALL TO HOLINESS IN DAILY LIFE: A DIALOGUE BETWEEN SAINT 

ALPHONSUS MARIA DE LIGUORI AND POPE FRANCIS 

 

Wellington da Silva de Barros 1 , Rafael Peres Nunes de Lima 2  

  

 

 

 

Recebido em: 06/02/2025 

Aprovado em: 15/04/2025 
 

Resumo 

O presente artigo busca trazer uma visão sobre a santidade nos dias atuais, seguindo os 

escritos de Santo Afonso Maria de Ligório e as encíclicas do Papa Francisco. A partir do 

chamado à santidade, o cristão é chamado a buscar seguir mais de perto a Jesus Cristo e 

com isso, seguir plenamente os exemplos deixado pelo Mestre. Neste caminho de 

santidade, a busca pelo seguimento radical do Evangelho torna-se indispensável. O 

cristão é chamado a viver o amor, conforme o ensinamento de Jesus nos Evangelhos e é 

a partir desta vivência do amor que ele pode ir e anunciar o Evangelho. Ir ao coração do 

Evangelho e perceber o quão necessário é ir às fontes da espiritualidade e missão cristã, 

deixando de lado os extremismos e ideologias, para se reabastecer e daí caminhar rumo à 

santidade. 

Palavras-chave: Santidade; Evangelho; Amor; Radicalidade; Oração 

Abstract 

This article seeks to provide a perspective on holiness in the present day, following the 

writings of Saint Alphonsus Maria de Liguori and the encyclicals of Pope Francis. From 

the call to holiness, Christians are called to seek to follow Jesus Christ more closely and, 

in doing so, to fully follow the examples left by the Master. On this path to holiness, the 

search for radical adherence to the Gospel becomes indispensable. Christians are called 

to live love, according to the teaching of Jesus in the Gospels, and it is from this 

experience of love that they can go and proclaim the Gospel. Going to the heart of the 

Gospel and realizing how necessary it is to go to the sources of Christian spirituality and  

 
1 Doutor em Teologia da Mobilidade Humana (URBANIANA-Roma, 2019) e Doutor e Ciência da Religião 

(PUC-SP, 2017), é professor do Instituto São Paulo de Estudos Superiores (ITESP) e colaborador das Irmãs 

Scalabrinianas. E-mail: ws.barros@itespteologia.com.br 
2 Graduado em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de Campinas (PUC-Campinas) e em teologia 

pelo Instituto São Paulo de Estudos Superiores (ITESP). É Missionário Redentorista e colunista do Portal 

A12.com. Atualmente reside na Bolívia, contribuindo com a pastoral dos Redentoristas. E-mail: 

rafaelpcssr@gmail.com 

doi.org /10.57147 /espacos.v33i01.933  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-9737-7829
https://doi.org/10.57147/espacos.v33i01.933


 
 

                    

 

81 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

 

mission, leaving aside extremism and ideologies, in order to replenish oneself and then 

walk toward holiness. 

Keywords: Holiness, Gospel, Love, Prayer. 

 

Introdução  

“Toda a santidade e toda a perfeição de uma pessoa consistem em amar a Jesus 

Cristo, nosso Deus, nosso maior bem, nosso Salvador” (LIGÓRIO, 2016, 8), a frase dita 

por Santo Afonso Maria de Ligório no primeiro capítulo de seu livro: A Prática de Amar 

a Jesus Cristo, resume de modo simples e claro o que é o chamado à santidade que todo 

cristão é chamado a viver. Em que se resume a santidade, então? No amor à Deus. 

Entretanto, o conceito de santidade muitas vezes sofreu distorções ao longo da 

história, sendo frequentemente associado a uma espiritualidade desencarnada ou a um 

distanciamento das ocupações temporais. No contexto atual, torna-se urgente resgatar o 

sentido autêntico do "chamado universal à santidade", proclamado pelo Concílio 

Vaticano II na Constituição Dogmática Lumen Gentium. 

Ao investigar o "coração do Evangelho", percebe-se que ser santo nos dias de hoje 

exige a coragem de superar o "mercado da fé" e o individualismo, optando por um 

seguimento de Jesus que pisa no chão da história e reconhece nos pobres e abandonados 

o rosto do próprio Mestre. Assim, a santidade revela-se não como um ponto de chegada 

para poucos, mas como um caminho de felicidade e fidelidade para todos os batizados 

 

1. O chamado à santidade 

O livro do Levítico salienta: “Sede santos, porque eu, Iahweh vosso Deus, sou 

santo”. (Lv 19,2) e depois, iremos ler nos Evangelhos, Jesus dizer: “Sedes santos, como 

vosso Pai Celeste é santo”. (Mt 5,48) O chamado a santidade, possui fundamentos na 

Sagrada Escritura e na tradição judaico-cristã.  

O chamado à santidade consiste em amar a Deus e o próximo (cf. Jo 13,34) e nisso 

buscar a dignidade plena do ser humano. A santidade é seguir o exemplo do Filho que 

revela a ação santa do Pai e envia o Espírito Santo, para santificar. É um chamado 

trinitário. O próprio Concílio Vaticano II recorda-nos desse chamado: “munidos de tantos  

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

82 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

e tão grandes meios de salvação, todos os fiéis, seja qual for a sua condição ou estado, 

são chamados pelo Senhor à perfeição do Pai, cada um por seu caminho”. (LG 11). O 

Papa Francisco, destacou, a partir desta recordação do Concílio, que cada pessoa é 

chamada a trilhar o caminho da santidade, tendo sempre como grandes exemplos os 

grandes santos da história. (cf. GE 11): “Há testemunhos que são úteis para nos estimular 

e motivar, mas não para procurarmos copiá-los, porque isso poderia até afastar-nos do 

caminho, único e específico, que o Senhor dispôs para nós”. (GE 11) Ser santo, não quer 

dizer que devemos ser apáticos da história ou da realidade em que estamos vivendo, mas 

a partir dos grandes exemplos de santidade, perceber que, os santos, dentro de suas 

realidades, buscaram mudá-las, por isso o Papa Francisco nos diz para não “copiarmos” 

os santos, pois os atos dele em sua época histórica, responderam àquele contexto, hoje, 

nós devemos olhá-los e inspirar-nos em seus exemplos, dando respostas adequadas aos 

questionamentos do nosso tempo. 

O teólogo suíço, Hans Urs von Balthasar diz que: “A realidade da revelação 

testemunhada em Cristo e na Igreja é histórica; se não o fosse, não alcançaria o homem 

que vive e morre na história. Seria (Irineu já o viu em relação aos gnósticos) mais 

insignificante do que ele: uma simples ideia” (BALTHASAR, 2023, 110). Tal afirmação 

quer trazer para nós este consenso de que, o anúncio da revelação de Cristo não partiu de 

uma ideia; não é uma ideia, mas é um fato histórico e por ser histórico cativa, converte, 

transforma a vida do ser humano. A teologia que não faz o anúncio Daquele que veio ao 

mundo para revelar o Deus-Trindade; que não “pisa no chão da história” e a partir daí 

anuncia e testemunha o Cristo, é uma teologia idealista; ideológica. 

“No momento em que uma ciência, que se qualifica de teologia cessa de seguir as 

pegadas do testemunho apostólico e, consequentemente, afasta-se da missão de Jesus e 

da santidade que ela implica, deixou de ser significativa para a fé da Igreja” 

(BALTHASAR, 2023, 108). A fé da Igreja implica, necessariamente, na realidade ao 

nosso redor, pois anuncia um Jesus que foi homem, assumiu a carne humana, menos o 

pecado; vivenciou tudo o que vivemos, experimentou tudo o que experimentamos, teve 

sentimentos e sentiu as dores daqueles que eram os anawins (pobres da terra); se uma 

teologia esquece-se deste sentido primeiro de sua existência, deixa de ser significativa e 

passa a ir contra a Tradição. Paulo, na carta aos Filipenses vai dizer: “ter os mesmos  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

83 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

sentimentos de Cristo” (Fl 2,5) aí está, um caminho seguro para a santidade, pois a 

santidade parte Daquele que é santo por excelência e que deixou para nós o exemplo. (cf. 

1Cor 11,24) 

Sobre ser santo, destaca Papa Francisco:  

Para ser santo, não é necessário ser bispo, sacerdote, religiosa ou 

religioso. Muitas vezes somos tentados a pensar que a santidade esteja 

reservada apenas àqueles que têm possibilidade de se afastar das 

ocupações comuns, para dedicar muito tempo à oração. Não é assim. 

Todos somos chamados a ser santos, vivendo com amor e oferecendo o 

próprio testemunho nas ocupações de cada dia, onde cada um se 

encontro. (GE 14)  

 

Ser santo no ordinário da vida, eis a chave de pensamento que todos devemos ter. 

Ser um santo anônimo, no cotidiano da vida, ai está a resposta que damos ao Senhor que 

nos chama à santidade.  

Uma dona de casa, um trabalhador, operário, um estudante, uma criança, todos 

são chamados a serem santos onde estão. Não são os feitos extraordinários que fazem os 

santos, mas os ordinários. São Francisco de Assis, Santo Tomás de Aquino, Santa 

Escolástica, Santo Afonso, os beatos, foram pessoas que no seu dia a dia foram 

demonstrando, revelando, anunciando com a própria vida Jesus, o Reino, o Deus-

Trindade. Foram sim, teólogos e teólogas, mas longe das palavras rebuscadas, das teorias 

e reflexões, eles souberam converter tudo o que falavam em vivência cotidiana. Aqui 

reside o “segredo” da santidade. 

Esta santidade no cotidiano vem da vivência plena do Batismo que todos 

recebemos um dia. “Deixa que a graça do teu batismo frutifique em um caminho de 

santidade” (GE 15), frutificar a graça batismal é deixar que floresça em cada pessoa o 

dom do Espírito Santo. Tal dom quem nos encaminha para a santidade. “Deixa que tudo 

esteja aberto a Deus e, para isso, opta por Ele, escolhe Deus sem cessar”. (GE 15) Ser 

batizado é escolher viver junto ao Senhor todos os dias, seja nos momentos bons ou 

difíceis, a vivência profunda e profícua do batismo é um dever de todo cristão batizado. 

"Para um cristão, não é possível imaginar a própria missão na terra sem a conceber 

como um caminho de santidade, porque ‘a vontade de Deus é que sejais santos’ (1Ts 

4,3)”. (GE 19). O chamado à santidade é o desejo do Senhor para que todos possam seguir 

este caminho santo e, assim espalharem o perfume suave de Cristo no mundo.  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

84 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

Este caminho de santidade possui luzeiros que alumiam o caminho do cristão. 

Grandes santos do passado e do presente ajudam-nos, mostrando para nós o rumo que 

devemos seguir para alcançar a graça santificadora. Tudo isso é pautado numa raiz 

fundamental, o próprio Cristo. “O simples fato de que o sentido original da Sanctorum 

Communio seja a comunhão nas coisas santos, o que ocorre de modo central na 

Eucaristia” (BALTHASAR, 2023, 50), o que o teólogo suíço, Balthasar, quer demonstrar 

em seus escritos, é que a comunhão com os santos, se dá na Eucaristia, pois este 

Sacramento nos faz participes do corpo místico de Cristo, a sua Igreja. E, sendo participes 

da Igreja peregrina, devemos recordar que a Igreja militante, que já está na glória, com os 

santos, mártires e bem-aventurados, também é parte deste corpo místico, logo todos nós 

compomos este grande corpo. O sentido da santidade, liga-se intrinsicamente com a 

Eucaristia, pois somos santos, em sentido cristão, quando estamos incorporados à Cristo 

em sua Igreja. Para nós, cristãos, não há santos sem a Eucaristia. 

A graça preciosa, como trata o teólogo e místico alemão, Dietrich Bonhoeffer:  

é o tesouro oculto no campo, pelo qual o ser humano vende feliz tudo o 

que possui; é a pérola preciosa, pela qual o mercador oferece todos os 

seus bens; é o domínio do reino de Cristo, pelo qual o ser humano 

arranca o olho que o faz tropeçar; é o chamado de Jesus Cristo, pelo 

qual o discípulo deixa suas redes para trás e o segue. (BONHOEFFER, 

2016, 20)  

 

É o tesouro prometido por Deus a todos os que O seguem. É pela graça preciosa 

que trilhamos o caminho da santidade e por ela – a graça – que podemos alcançar a 

santidade.  

Graça, segundo o cardeal Ladaria, tal dom recebe este nome pelo fato de ser 

gratuito (cf. LADARIA, 2016, 103) e, sendo gratuito é oferecido a todos os homens. Uma 

graça preciosa, dada por Deus a todos. “O homem foi criado à imagem de Deus para 

chegar a realizar a perfeita semelhança” (BONHOEFFER, 2016, 20). Sendo assim, a 

graça preciosa dita por Bonhoeffer é a graça por excelência dada por Cristo, que é a Graça 

em pessoa. Isso leva-nos a compreender que, o caminho da santidade requer não apenas 

a força do homem, mas a ajuda de Deus que é por meio da Sua Graça. “Para o cristão que, 

por meio dos sacramentos, recebeu uma participação na vida divina, e por meio de uma 

fé viva tomou consciência da vontade de Deus, tal chamado apresenta-se como vocação  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

85 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

para a santidade” (BERNARD, 2014, 17-18). O caminho se revela como o percurso que 

todo batizado deve trilhar tendo em vista a graça santificante que provém Daquele que é 

a Graça, ou seja o santo é aquele que caminha no mundo, conhece sua realidade, vive o 

seu dia a dia à luz da graça e neste percurso anuncia e constrói o Reino. 

 

2. Chamado a viver o amor 

Santo Afonso traduz o chamado à santidade e o caminho da santidade em amar a 

Deus e amar o que Deus faz e querer o que Deus quer (cf. LIGÓRIO, 2016, 11). Essa 

definição, Afonso chama de conformidade com a vontade de Deus, pois é quando nos 

conformamos com àquilo que Ele quer não apenas para nós, mas, também para o outro, 

ali realizamos Sua vontade e, também expressamos o nosso amor. 

A prática do amor à Jesus Cristo reverbera em todos os escritos alfonsianos sejam 

espirituais ou morais, pois para o Santo Doutor, em todos os aspectos da vida, o ser 

humano é chamado a amar a Deus e, assim demonstrar o seu amor por este Deus que tanto 

nos ama.  

Como vos pagarei, ó Cristo, esse vosso amor? É justo que sangue se 

pague com sangue. Seja eu banhado com esse sangue e cravado nessa 

cruz. Recebe-me também em teus braços, ó santa cruz. Alarga-te, coroa 

de espinhos, para que eu coloque em ti minha cabeça. Cravos, deixai as 

mãos inocentes de meu Senhor e transpassai meu coração de compaixão 

e amor. Jesus, São Paulo diz que vossa morte foi para que vos 

apoderásseis dos vivos e dos mortos, não pelos castigos, mas pelo 

amor... (LIGÓRIO, 2016, 20) 

  

Há um elemento de “compensação” na obra espiritual de Afonso, ou seja, a busca 

por compensar o sofrimento de Cristo na cruz e o seu amor por nós, para Santo Afonso 

deve-se amar com a mesma intensidade na medida do possível. Ele não foge da ideia que 

os Santos Padres da Patrística pensaram, pois para eles o “doar a vida” no Coliseu era dar 

a vida por Cristo, em prol do imenso amor que Ele ofereceu por nós. Em síntese, é 

transformar a própria vida em oferta agradável a Deus, um saber prático ordenado para a 

salvação: 

 

 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

86 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

Afonso considera a mortal um saber ordenado para a salvação. Não 

entende a reflexão moral como simples procura pela verdade moral 

objetiva, e nem, muito menos, um exercício da capacidade discursiva 

da mente humana. Para ele, a moral “está direcionada diretamente para 

a prática”. Essa “prática”, critério que guia todo seu trabalho no campo 

da moral, identifica-se com a busca da verdade concreta que salva. 

(VIDAL, 2022, 197) 

  

O corpus literário Alfonsianum possui uma linha dinâmica que permeia toda sua 

estrutura: a prática. Sejam os escritos espirituais, sejam os escritos morais, todos indicam 

caminhos práticos para vivência e realização destes meios, como também, apontam para 

o projeto de salvação e redenção da humanidade. Com isso, podemos compreender que o 

caminho da santidade em Santo Afonso, perpassa todos os seus escritos, visando a 

plenificação do ser humano nas diversas áreas da vida. 

Nesta seara, a prática do amor a Jesus Cristo é uma forma prática e espiritual da 

moral desenvolvida por Santo Afonso. Amar o ser humano e, nisso observar todo o seu 

ser diante do chamado à santidade, percebendo a limitação humana faz com que possamos 

ter a noção da benignidade pastoral e a misericórdia para com o outro. Olhar o outro não 

em seu pecado, mas nas causas e motivos pelos quais ele foi levado a pecar, é mudar a 

ótica em relação àquilo que distancia o ser humano do caminho à santidade. Já não 

condenamos mais o ser humano em si, mas o seu pecado e nisso, amamos o nosso irmão 

e buscamos auxiliá-lo neste caminho santo. Amamos a Jesus Cristo, amando o irmão.  

“Jesus Cristo, sendo Deus, merece todo o nosso amor. Ele nos amou de tal modo 

que nos colocou, por assim dizer, na necessidade de amá-lo ao menos por gratidão por 

tudo que fez e padeceu por nós” (LIGÓRIO, 2016, 47). Hoje, num mundo tão 

secularizado e pluralizado, onde o “mercado da fé” faz-se presente na sociedade, o amor 

à Jesus Cristo torna-se um ato de loucura. Olhando para a realidade atual, vemos que há 

um grande número de pessoas que transitam pelas diversas religiões buscando um 

sentimento de satisfação e prazer e por isso, não se fixam e aderem realmente a uma 

religião. Busca-se uma realização pessoal ao invés de um amor concreto e fiel em Deus. 

O que Santo Afonso quer nos trazer em seu livro é o fato de que Deus nos amou tal forma, 

doando a própria vida por nós, que somos embebidos desse amor e por isso somos 

chamados a amar o Amor. Este sentimento de pertença e gratidão é o que deve mover o 

cristão e não um sentimento de satisfação e prazer, pois estes são passageiros e deixam  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

87 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

sempre um espaço vazio no coração; um espaço preenchido apenas pelo amor de Deus e 

à Deus. 

“Todo pensamento de Santo Afonso, em sua teologia ascética, é dominado por 

uma admirável permuta, o processo extraordinário pelo qual o Filho de Deus se deu a 

nós” (JOHNSTONE, 1991, 76-88). A entrega do Filho de Deus, doando a própria vida 

por nós, permeia toda a obra espiritual de Santo Afonso, dando-nos indicativos concretos 

e claros do profundo amor de Deus por nós. O santo doutor, não se cansa de utilizar o 

hino cristológico de Fl 2,6-8 para mostrar-nos o quanto Deus, em seu infinito amor, se 

“aniquila”; se esvazia de si mesmo, realizando a kenosis e doa-se a nós. 

“Essa teoria do mercado religioso parte da constatação do pluralismo religioso 

para chegar à conclusão de que religiões no contexto das sociedades modernas capitalistas 

secularizadas são dominadas pela lógica do mercado” (SUNG, 2014, 291). A questão do 

mercado da fé é algo discutido no meio acadêmico, principalmente pelo fato de que tem 

influenciado a sociedade moderna em todos os seus âmbitos. A lógica do mercado tem 

adentrado nas religiões e feito com que as pessoas buscassem o que lhe agrada; que lhe 

satisfaz e não um compromisso fiel como o que Santo Afonso nos indica para com Jesus 

Cristo.  

Nesse sentido, retomamos a reflexão de Bonhoeffer quando trata da graça barata. 

Pois, a “graça barata é a inimiga mortal de nossa Igreja. Hoje, nossa luta é pela graça 

preciosa” (BONHOEFFER, 2016,19), ou seja, a graça barata é aquela com que muitos 

ditos “pastores” dizem possuir e que “podem distribuir” em suas igrejas. Uma graça 

barata é aquela com a qual a pessoa é enganada pelo homem que diz agir em nome de 

Deus. Isso influencia na questão do amor, pois só teremos uma verdadeira adesão à fé e 

ao amor à Deus, quando vencemos essa graça barata e não nos deixamos levar pelas leis 

mercantis da modernidade. 

“O cumprimento da Lei de Deus é o amor. Mas quem poderia deixar de amar um 

Deus crucificado, que morre por nosso amor?” (LIGÓRIO, 2016, 47). Afonso questiona 

àqueles que são capazes de abandonar a fé e o amor à Deus. Como que àqueles que trilham 

o caminho da santidade; que foram batizados e confirmados na fé cristã-católica, podem 

abandonar um Deus que foi pregado na cruz? “Os espinhos, os pregos, a cruz, as chagas, 

o sangue de Cristo clamam por nosso amor! Querem que amemos aquele que muito nos  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

88 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

amou. Um coração é pouco para amar um Deus que nos ama tanto.” (LIGÓRIO, 2016, 

47). Amar por ser amado, eis a lógica de Santo Afonso. Quem ama segue, e Aquele que 

chama ama, por isso os seguidores de Jesus, também são chamados a amar.  

Podemos pensar em uma estrutura básica para a obra de Santo Afonso: 

primeiramente uma estrutura agápica, ou seja, uma estrutura que convida à compreensão 

do amor que os homens devem ter para com Deus, que tanto os ama. E dentro desta 

estrutura vamos perceber que o Amor quer ser amado, por isso cria o ser humano e se 

entrega a ele na cruz. Não há como pensar em Deus, sem recordar a cruz e a Eucaristia.  

A partir disso, podemos perceber que para Santo Afonso, a santidade que se 

resume em amar a Deus e amar o que Deus faz, é também, um convite ao amor: “não 

conheço outra santidade senão a de amar a Deus de todo o coração; todas as outras 

virtudes sem este amor não passam de um montão de pedras” (LIGÓRIO, 2016, 52). 

 A missão do cristão é amar e amar leva à santidade. “Esta missão tem seu 

sentido pleno em Cristo e só se compreende a partir dele. No fundo, a santidade é viver 

em união com Ele os mistérios da sua vida; consiste em associar-se de uma maneira única 

e pessoal à morte e ressurreição do Senhor, em morrer e ressuscitar continuamente com 

Ele.” (GE 20) Como Paulo, devemos dizer: “Viver é Cristo, morrer é lucro” (Fl 1,21), 

pois a centralidade da vida cristã está em configurar a própria vida a de Cristo e isso leva-

nos a assumir a sua missão de anunciar o Reino. Logo, o anúncio do Reino só feito quando 

se ama e amando se torna santo. 

 

3. Chamado a evangelizar 

Uma frase marca a vida dos Redentoristas: “Evangelizare pauperibus et a 

pauperibus evangelizari”, ou seja, evangelizar os pobres e deixar-se evangelizar por eles. 

Não só os Redentoristas, mas todo o povo de Deus é chamado a evangelizar. É parte 

fundamental do chamado à santidade, levar a Boa-Nova de Cristo a todos os povos. (cf. 

Mc 16,15) Devemos recordar que: “A alegria do Evangelho enche o coração e a vida 

inteira daqueles que se encontram com Jesus. Quantos se deixam salvar por Ele e são 

libertados do pecado, da tristeza, do vazia interior, do isolamento! Com Jesus Cristo, a 

alegria renasce sem cessar”. (EG 1) 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

89 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

Devemos ter em mente que nos escritos e na vida de Santo Afonso, ele descobre 

que os pobres e abandonados tem algo a oferecer, de modo mais claro, os pobres, também 

nos evangelizam.  A espiritualidade redentorista destaca que encontramos na vida de 

Afonso indícios de como ele descobriu como os pobres tinham uma mensagem para ele 

e para seus companheiros deste modo, o santo já indicava um modo de vida radical: Viver 

entre àqueles a quem são enviados. 

A partir daí, podemos refletir sobre o chamado à santidade, como sendo também, 

um chamado a evangelizar. O Papa Francisco, na Encíclica Evangeli Gaudium nos diz 

que: “O grande risco do mundo atual, com sua múltipla e avassaladora oferta de consumo, 

é a tristeza individualista que brota do coração comodista e mesquinho, da busca 

desordenada de prazeres superficiais, da consciência isolada”. (EG 2) Isso nos indica que, 

na realidade contemporânea, corremos o risco de um individualismo exacerbado, ao 

ponto de esquecermos o fundamento do chamado de Deus e deixamos que a soberba, o 

comodismo, tomem conta da vida e coloque de lado àquilo que é o fundamental na vida 

de todo cristão, evangelizar. 

“Quando a vida interior se fecha nos próprios interesses, deixa de haver espaço 

para os outros, já não entram os pobres, não se ouve a voz de Deus, não se goza da doce 

alegria do seu amor, nem fervilha o entusiasmo de fazer o bem”. (EG 2) A indicação que 

o Papa Francisco faz a nós, em relação à vida interior é para nos mostrar que, quando 

fechamos o nosso coração, fechamos as portas para que o próprio Deus possa entrar e 

fazer habitação em nós. Somente quando abrimos as portas do coração à Deus, é que 

podemos estar abertos, também aos destinatários do Evangelho, por isso, Santo Afonso 

diz: “Se queremos ser santos, todo o nosso esforço deve ser de nunca seguir nossa 

vontade, mas sempre a vontade de Deus; o resumo de todos os preceitos e conselhos 

divinos se reduz em fazer e sofrer aquilo que Ele quer e como Ele quer” (LIGÓRIO, 2016, 

165). 

Todos somos chamados a evangelizar. É dever dos cristãos levarem o Evangelho 

à todas as partes do mundo (cf. Mc 16,15) e, de forma sempre nova. Faz parte da 

identidade cristã a missão de anunciar a Boa-Nova e com isso, “é, antes de tudo, um povo 

que peregrina para Deus”. (EG 111) Neste peregrinar; neste caminhar rumo à fonte da  

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

90 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

vida, somos chamados a realizar; “plenificar” a nossa semelhança com o Criador, sendo 

santos como Ele é santo (cf. Lv 19,2; Mt 5,48). 

O missionário; o cristão, é chamado a ser “fermento na massa” (cf. Gl 5,9) e com 

isso, a pregação do Evangelho é compreendida como parte fundamental de todo o povo 

de Deus. “Este povo de Deus encarna-se nos povos da Terra, cada um dos quais a sua 

cultura própria”. (EG 115) Esta pregação explícita passa, necessariamente pelas culturas. 

Por isso, faz-se necessário o processo de inculturação do Evangelho, à luz da cultura local, 

para que assim determinado povo possa compreendê-lo. Já passamos da fase da 

imposição religiosa, agora, devemos retornar às fontes; às primeiras comunidades cristãs, 

e perceber que o “encantar” faz-se necessário. O missionário é chamado, então a encantar. 

A conversão parte do encantamento. 

 

1.1. Ir ao coração do Evangelho 

A Encíclica Evangeli Gaudium nos traz exemplos claros sobre a necessidade de 

retorno às fontes da evangelização, como também um chamado à todos os cristãos, que 

devem assumir de modo claro e conciso a missão de anúncio explícito do Evangelho. No 

mundo pós-moderno, onde a tecnologia favorece a comunicação pelas redes sociais de 

modo instantâneo, a busca pela praticidade e rapidez faz com que as pessoas não tenham 

“tempo” para pararem e ouvir a mensagem do Evangelho. Do mesmo modo, a lógica 

capitalista acaba por “excluir” a lógica do Evangelho que é o acolher o pobre; o indigente, 

trazê-lo de volta ao centro da comunidade e devolver-lhe a sua dignidade. 

Do ponto de vista da evangelização, não servem as propostas místicas 

desprovidas de um vigoroso compromisso social e missionário, nem os 

discursos e ações sociais e pastorais sem uma espiritualidade que 

transforme o coração. Estas propostas parciais e desagregadoras 

alcançam só pequenos grupos e não têm força de ampla penetração, 

porque mutilam o Evangelho. É preciso cultivar sempre um espaço 

interior que dê sentido cristão ao compromisso e à atividade. (EG 262) 

  

Ir ao “coração do Evangelho” é mergulhar nas fontes da espiritualidade cristã; no modus 

operandi do cristão e ali, beber desta perene fonte. O Papa Francisco nos recorda que para 

a evangelização ocorrer é necessário que haja um comprometimento tanto social como 

também missionário, para que este processo não fique apenas em discursos e sem ações, 

pois “a fé, se não tiver obras, está completamente morta”. (Tg 2,17) 

No mundo atual, com a velocidade das comunicações e a seleção 

interessada dos conteúdos feita pelos mass-media, a mensagem que 

anunciamos corre mais do que nunca o risco de aparecer mutilada e  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

91 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

 

reduzida a alguns dos seus aspectos secundários. Consequentemente, 

algumas questões que fazem parte da doutrina moral da Igreja ficam 

fora do contexto que lhes dá sentido. O problema maior ocorre quando 

a mensagem que anunciamos parece então identificada com tais 

aspectos secundários, que, apesar de serem relevantes, por si sozinhos 

não manifestam o coração da mensagem de Jesus Cristo. Portanto, 

convém ser realistas e não dar por suposto que os nossos interlocutores 

conhecem o horizonte completo daquilo que dizemos ou que eles 

podem relacionar o nosso discurso com o núcleo essencial do 

Evangelho que lhe confere sentido, beleza e fascínio. (EG 34) 

  

A radicalidade pelo Evangelho, em prol da construção do Reino, num mundo mass-mídia 

como lembra o Papa, é desafiante e consiste em levar a mensagem de forma sempre nova, 

pretendendo alcançar sempre mais pessoas, utilizando os meios existentes hoje. São 

Clemente Maria Hofbauer em suas exortações dizia que o anúncio do Evangelho deve 

ocorrer de forma sempre nova, mostrando-nos o que Francisco nos retrata em sua 

Encíclica. A mensagem evangélica não pode ter tons secundaristas, mas deve mostrar aos 

homens e mulheres que lhes toca no mais profundo de suas existências. 

Ao mesmo tempo, a santidade é parresia: é ousadia, é impulso 

evangelizador que deixa uma marca neste mundo. Para isso ser 

possível, o próprio Jesus vem ao nosso encontro, repetindo-nos com 

serenidade e firmeza: «não temais!» (Mc 6, 50). «Eu estarei sempre 

convosco até ao fim dos tempos» (Mt 28, 20). Estas palavras permitem-

nos partir e servir com aquela atitude cheia de coragem que o Espírito 

Santo suscitava nos Apóstolos, impelindo-os a anunciar Jesus Cristo. 

Ousadia, entusiasmo, falar com liberdade, ardor apostólico: tudo isto 

está contido no termo parresia, uma palavra com que a Bíblia expressa 

também a liberdade duma existência aberta, porque está disponível para 

Deus e para os irmãos (cf. At 4, 29; 9, 28; 28, 31; 2 Cor 3, 12; Ef 3, 12; 

Hb 3, 6; 10, 19). (GE 129) 

 

 A partir do momento que vamos ao “coração do Evangelho” e percebemos que a 

mensagem de Jesus Cristo é um chamado à santidade, mas também um chamado a 

recuperarmos a dignidade dos irmãos e irmãs que estão deslocados; colocados de lado 

pela sociedade e desprovidos, somos instigados a optarmos radicalmente pela causa 

evangélica. Somos colocados então numa encruzilhada, pois ou optamos radicalmente 

pelo Evangelho, ou não optamos. Como diz Santo Afonso Maria de Ligório, não podemos 

ser tíbios; mornos.  

É o que significa aquela ameaça feita pelo Senhor às pessoas tíbias: 

“Não és frio nem quente, oxalá fosses frios ou quentes! Porque és 

morno, nem frio nem quente, estou para te vomitar de minha boca”. 

Notemos bem: “oxalá fosses frio!” Como? É melhor ser frio, isto é, 

despojado da graça de Deus do que ser desleixado? É verdade; de certo  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

92 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

 

modo é melhor ser frio, porque quem é frio pode mais facilmente 

corrigir-se pelo remorso da consciência. A pessoa tíbia espiritualmente 

acostuma-se a ficar dormindo em suas faltas, não pensa em seu mal, não 

pensa em se emendar, e assim sua cura torna-se quase desesperada. São 

Gregório escreve: “A tibieza, que deixou o fervor, cai no desespero” 

(LIGÓRIO, 2016, 90) 

  

Não podemos ficar às margens. Ou vamos navegar nos mares ou ficamos em terra. 

O Senhor nos chama a ir com Ele e nos tornarmos “pescadores de homens” (Mc 1,17), 

para assim podermos anunciar o Evangelho. Se ficarmos nas margens, entre o mar e a 

terra, nos tornaremos como o sal que não salga; insosso. (cf. Mt 5,13). 

 

4. Chamados a oração 

Em uma de suas audiências gerais, o Papa Bento XVI (2012) enfatizou a 

necessidade de a oração ser um meio de inserção progressiva na história da salvação, que 

encontra seu ápice em Jesus Cristo. Segundo o pontífice, o ato de rezar deve proporcionar 

uma renovação da decisão pessoal do fiel em abrir-se à vontade divina, buscando a força 

necessária para conformar a própria vida aos desígnios de amor de Deus. Com essa 

exortação, o Santo Padre visava despertar a comunidade eclesial para a importância da 

oração como um diálogo vital e obediente.  

Conforme observa Bento XVI, a trajetória pública de Jesus foi profundamente 

marcada pelo recurso constante à oração, especialmente em retiros solitários que 

revelavam sua intimidade com o Pai. Para o pontífice, esse diálogo orante não era 

negligenciado mesmo diante das urgências pastorais junto aos enfermos e necessitados; 

ao contrário, a imersão nas carências do povo intensificava em Cristo a busca pelo 

repouso na comunhão trinitária. Assim, a oração constitui o núcleo invisível que confere 

o sentido correto a toda a sua missão messiânica. Como Mestre da oração, nos poucos 

relatos evangélicos, vemos Jesus se retirar à lugares desertos sozinho para estar em 

oração; em diálogo com o Pai. Como diz o Papa Francisco, não sabemos o que Ele falará 

nesses diálogos a sós com o Pai, apenas podemos supor, mas essa «parte» privada da vida 

de Jesus nos ensina sobre a necessidade da oração. Jesus mantinha um profundo diálogo 

de amor com o Pai. Quanto mais Ele estava com o povo, mais buscava estar com o Pai. 

É a união entre Fé e Vida. 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

93 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

Ainda segundo Bento XVI (2025), o Catecismo ensina que a oração de Jesus é o 

modelo pedagógico fundamental para o cristão. O autor destaca o primado da oração 

como o "respiro da alma", devendo ser o primeiro ato do dia para evitar que a existência 

se torne tediosa ou cega diante da realidade. Para o pontífice, a oração educa para a escuta 

e o encontro com Deus, permitindo que os desafios cotidianos e as tribulações não sejam 

vistos como obstáculos, mas como apelos divinos e oportunidades de crescimento na fé e 

na caridade. Ademais, a oração é apresentada como uma arte que exige disciplina e 

perseverança, superando o caráter meramente episódico ou emocional para se tornar uma 

regra de vida que sustenta e transforma o fiel sob a proteção divina. 

A oração é o “respiro da alma”, que ao amanhecer busca este novo ar para estar 

em forma e poder ter forças para as rotinas do dia a dia. Sendo o “respiro da alma”, a 

importância da oração; a sua necessidade, para que tenhamos fôlego ao longo do dia; ao 

longo da vida para caminhar rumo Àquele que é a finalidade de nossa existência, Cristo 

Jesus. Oração, também requer insistência, ou seja, não desanimar no primeiro «tropeço»; 

na primeira queda; na primeira falha, mas buscar insistir até tornar-se um hábito cotidiano.  

Santo Afonso Maria de Ligório em seu livro: A Oração, logo na primeira parte, 

nos traz exemplos da necessidade da oração. No primeiro ponto, o Santo destaca que sem 

o socorro da Graça de Deus, nada podemos fazer (LIGÓRIO, 1992, 18).   Utilizando de 

uma metáfora, a Graça é a energia que nós recebemos de Deus por intermédio da oração. 

E aqui está o ponto chave da noção de necessidade da oração, pois o ser humano para se 

santificar, necessita da Graça para que tenha forças de alcançar as virtudes. A oração 

então, é a ponte dialogal que temos para com o Senhor e é por esta ponte que pedimos 

este socorro a Deus. 

O bem só é feito no mundo por meio da Graça e nós só conseguimos realizar este 

bem se estivermos “impulsionados” por esta dádiva divina. E para que isso ocorra, a 

oração, então é de extrema necessidade, pois é por também por ela que podemos pedir a 

Deus a sua Graça. 

Um segundo ponto destacado por Afonso é que a oração é alimento. Afonso, 

também coloca que a oração é o alimento para alma. É um alimento que mantém a alma 

viva, forte e firme na fé (LIGÓRIO, 1992, 21-22), e, então conseguimos compreender a 

eficácia da oração, pois sem ela nada podemos fazer, da mesma forma que o corpo sem o  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

94 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

alimento fica fraco e chega à morte, da mesma forma a alma sem a oração enfraquece e 

morre. 

A oração é uma arma espiritual. A comparação que Santo Afonso faz da oração 

como uma arma necessária para a defesa contra os inimigos (LIGÓRIO, 1992, 23) é uma 

forma de nos mostrar que somente por esse meio é que conseguimos nos proteger contra 

o mal. O santo ainda nos recorda que o mandato de Jesus sobre a oração, sempre esteve 

em primeiro lugar (LIGÓRIO, 1992, 23) e que, por meio deste meio tão salutar é que 

conseguimos progredir na fé e, principalmente nas virtudes. 

Em seu amor, Deus não envia dificuldades sem saber se damos conta, mas ao 

contrário, Ele nos envia as tribulações pois sabe que somos deficitários, frágeis e 

pecadores. Não fazemos nada sem o auxílio da graça, nem mesmo seguir os mandamentos 

de Deus, pois é a partir da graça pedida em oração, que conseguimos dar passos na vida 

(LIGÓRIO, 1992, 25).  “Deus sabe como a oração é útil para conservar a humildade e 

para exercer a confiança” (LIGÓRIO, 1992, 26), ou seja, em fragilidade, Deus espera que 

nós peçamos a Ele a graça da sua misericórdia e neste «esperar», Ele vê as tentações 

agirem contra nós, os inimigos virem contra nós, mas por causa da nossa liberdade, Ele 

só nos envia a sua ajuda quando pela oração, pedimos a graça. É somente pela oração que 

nós conseguimos a força, o sustento necessário para conseguirmos vencer as batalhas que 

surgem ao longo da vida, pensando numa maneira mais clara, é pela oração que obtemos 

a graça divina para vencer a tentação e o pecado. 

Assim como o ar é essencialmente necessário para a sobrevivência do ser humano, 

a oração é fundamental para a sobrevivência da alma. O cuidado ontológico com o ser 

humano não pode ficar apenas no corpo físico, mas deve-se cuidar também da 

espiritualidade, e a melhor forma de realizar essa tarefa é por meio da oração, tão essencial 

para o homem. 

mesmo que pareça óbvio, lembremos que a santidade é feita de abertura 

habitual à transcendência, que se expressa na oração e na adoração. O 

santo é uma pessoa com espírito orante, que tem necessidade de 

comunicar com Deus. É alguém que não suporta asfixiar-se na 

imanência fechada deste mundo e, no meio dos seus esforços e serviços, 

suspira por Deus, sai de si erguendo louvores e alarga os seus confins 

na contemplação do Senhor. Não acredito na santidade sem oração, 

embora não se trate necessariamente de longos períodos ou de 

sentimentos intensos. (GE 147) 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

95 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

Conclusão 

A vocação à santidade transcende a mera dimensão da práxis, exigindo uma 

integração profunda com a vida contemplativa e o exercício da oração. Esta última 

constitui o canal dialógico por excelência entre a humanidade e o Transcendente. Nessa 

perspectiva, o Papa Francisco (2018) ressalta que a santidade é indissociável de um 

espírito orante, evidenciando que a comunicação constante com Deus é vital, mesmo em 

meio às atribulações do cotidiano. 

Corroborando essa reflexão, Bento XVI (2012) adverte que a ausência de uma 

vida de oração fiel e diária esvazia a ação humana de seu sentido mais profundo. Para o 

pontífice, sem esse fundamento espiritual, o agir cristão degrada-se em um ativismo 

estéril e insatisfatório. Portanto, a ação desvinculada da oração perde sua "alma" e sua 

razão de ser, comprometendo o próprio alicerce da santidade, que deixa de ser um reflexo 

da vontade divina para tornar-se um esforço meramente humano. 

O chamado à santidade é estritamente um chamado à adesão radical da própria fé. 

Uma fé vivida radicalmente, baseada e pautada nas causas do Evangelho, seguindo o 

exemplo de Jesus Cristo; indo ao encontro dos pobres e sofredores, estendendo-lhes a 

mão e trazendo-os de volta ao convívio da sociedade/comunidade; devolvendo-lhes a sua 

dignidade como seres humanos, sem esquecer-se de que tudo isso passa pela 

espiritualidade e pela oração.  

Ser santo não é viver à deriva do mundo; não viver às margens do mundo e não se 

deixar ser afetado por ele, ao contrário, os grandes santos e místicos da história estiveram 

a par de todos os acontecimentos de seu tempo, mas ao mesmo tempo transformaram suas 

orações em práticas que ajudassem os irmãos e irmãs a alcançaram o Criador. Como diz 

o Papa Francisco, “ser santos ao pé da porta”, ou seja, buscar a santidade no meio do 

povo, ajudando-o em sua busca por sentido e respostas junto Àquele que é o Caminho, a 

Verdade e a Vida. (Jo 14,6) 

Buscar a santidade é seguir Jesus Cristo. Seguindo seus passos, seguindo seus 

exemplos, optando sempre pelo Evangelho. “A santidade é o rosto mais belo da Igreja.” 

(GE 9) e sendo o rosto belo da Igreja, os santos e santas são expressões de proximidade, 

acolhida e fraternidade no meio da sociedade desigual, excludente e que vai contra os 

caminhos do Evangelho. 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

96 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 80-96  

 

 

Referências Bibliográficas 

BALTHASAR, H. U. Santidade e Testemunho: escritos escolhidos sobre teologia e 

espiritualidade. São Paulo: Paulus, 2023. 

_________________. Católico: aspectos do Mistério. São Paulo: Paulus, 2023 

BENTO XVI, Audiência Geral: A oração atravessa toda a vida de Jesus, 30 de novembro 

de 2011, in A Santa Sé: https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/audiences/2011/documents/hf_ben-xvi_aud_20111130.html, [acesso em 06-02-

2025]. 

___________, Audiência Geral 25 de abril de 2012, In: A Santa Sé: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-

xvi_aud_20120425.html, [acesso em 06-02-2025]. 

BERNARD, C. A. Introdução à teologia espiritual. São Paulo: Loyola, 2014. 

BONHOEFFER, D. Discipulado. São Paulo: Mundo Cristão, 2016. 

COMMUNICANDA 10. Santo Afonso, missionário dos pobres. In: UNIÃO DOS 

REDENTORISTAS DO BRASIL (org.). Espiritualidade Redentorista 4. Aparecida: 

Santuário, 1991. 

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Lumen Gentium: sobre a Igreja. In 

A Santa Sé: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html. [acessado em 25.11.2024] 

FRANCISCO. Exortação apostólica Gaudete et Exsultate: sobre o chamado à santidade 

no mundo atual. São Paulo: Paulus, 2018.  

___________. Exortação apostólica Evangelii Gaudium: a alegria do Evangelho. São 

Paulo: Paulus, 2019. 

JOHNSTONE, B. Santo Afonso e a teologia da conversão. In: UNIÃO DOS 

REDENTORISTAS DO BRASIL (org.). Espiritualidade Redentorista 1. Aparecida: 

Santuário, 1991. 

LADARIA, L. F. Introdução à Antropologia Teológica. São Paulo: Loyola, 2016. 

LIGÓRIO, A. M. A Oração: o grande meio para alcançarmos de Deus a salvação e todas 

as graças que desejamos. Traduzido do original pelo Pe. Henrique Barros, C.Ss.R. 4ªEd. 

Aparecida: Santuário, 1992. 

_______________________ A prática do amor a Jesus Cristo. Aparecida: Santuário, 

2016. 

SUNG. J. M. Mercado religioso e mercado como religião. Horizonte, Belo Horizonte, v. 

12, n. 34, p. 290-315, jun. 2014. 

VIDAL, M. Afonso de Ligório: O triunfo da benignidade frente ao rigorismo: A moral 

Alfonsiana. Vol. 3. Aparecida: Santuário; Goiânia: Scala, 2022. 

 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

