
 
 

                    

 

97 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

 

 

NOTA BIBLIOGRÁFICA 

FREI GUSTAVO GUTIÉRREZ MERINO DÍAZ, O.P.  

LIMA, 08/06/1928 + LIMA, 22/10/2024. 

 

 

Fernando Altemeyer Júnior1  

 

 

 

Nascido em Lima, Peru, sofreu de osteomielite na infância e adolescência, 

permanecendo em cadeira de rodas dos doze aos dezoito anos. Ao recuperar a mobilidade, 

estudou Medicina e Letras na Universidad Nacional Mayor de San Marcos, em Lima, 

Peru. Pretendia seguir a especialidade da psiquiatria. Foi um ativo militante da Ação 

Católica, sendo motivado a aprofundar os estudos teológicos. Decidido aos 24 anos a ser 

presbítero católico, entrou para o seminário em Santiago do Chile. Estudou Filosofia e 

Psicologia na Universidade Católica de Lovaina, na Bélgica, a partir de 1951, quando 

enviado para a Europa. Seus estudos de Teologia foram efetuados na Universidade 

Católica de Lyon entre os anos 1955 e 1959. Esteve na Universidade Gregoriana de Roma 

e fez cursos no Instituto Católico de Paris. Fortemente marcado pelos pensadores Marie-

Dominique Chenu, Yves Congar, Christian Duquoc, Claude Geffrré, Henri de Lubac e 

Albert Gelin. Foi ordenado presbítero em 1959, assumindo como professor de Teologia 

dos estudantes de Letras e Ciências Sociais na Universidade Católica de Lima. 

Conselheiro nacional da União de Estudantes Católicos (UNEC) e pároco católico do 

bairro Rimac, na periferia de Lima. Sua reflexão amadurece quando em março de 1964 

(às vésperas do golpe militar imposto ao Brasil em primeiro de abril) participa de uma 

reunião de teólogos latino-americanos em Petrópolis, RJ e apresenta a teologia como uma 

reflexão sobre a prática à luz do Evangelho. Em 1965 participa da quarta e ultima sessão 

do Concilio Vaticano Segundo, como perito pessoal do bispo chileno dom Manuel  

 

 
1 Mestre em teologia e Doutor em Ciências Sociais pela PUCSP. É professor assistente-doutor na mesma 

instituição. E-mail: fajr@pucsp.br 

10.57147 /espacos.v33i01.934  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lima
https://pt.wikipedia.org/wiki/1928
https://pt.wikipedia.org/wiki/22_de_outubro
https://pt.wikipedia.org/wiki/2024
https://orcid.org/0000-0001-5680-767X
10.57147/espacos.v33i01.934


 
 

                    

 

98 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

Larrain (fundador com dom Helder do CELAM). Em julho de 1967 em uma reunião de 

trabalho do MIEC em Montevideo, Gustavo se afirma em favor de uma pastoral profetas 

inspirada no método pedagógico da JOC: ver-julgar-agir. Nesse mesmo ano dá curso na 

Universidade de Montreal, Canadá sobre o tema Igreja e pobreza. Em 1968, em 

Chimbote, no Peru, participa de encontro promovido pela ONIS e propõe o tema: Hacia 

uma teologia de la liberación, em vista da Assembleia Episcopal prevista acontecer em 

Medellín, Colômbia em 25/08/1968. Será o consultor teológico desta Segunda 

Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano (CELAM), junto ao padre José F. 

Marins, José Comblin e bispos profetas que engendraram o nascimento de uma reflexão 

autêntica e autônoma da América Latina como teologia adulta. Instalou-se para viver em 

1970 em bairro popular e em 1975 funda o Instituto Bartolomeu de las Casas-Rimac. 

Exerce como professor convidado de Teologia na Universidade de Notre-Dame (USA). 

Em 1971 publica o livro inaugural paradigmático: "Teología de la liberación. 

Perspectivas", razão pela qual foi considerado um dos pioneiros na sistematização da 

Teologia da Libertação. Temos produções simultâneas de Hugo Assmann e de Rubem 

Alves. A repercussão mundial aconteceu no encontro de teólogos em El Escorial, 

Espanha, em 1972. Em 1974 tal temática foi assumida pela Revista Concilium. Em 1979 

publicou o livro: A força histórica dos pobres. Em 1982, foi notificado pela Congregação 

para a Doutrina da Fé, dirigida pelo então cardeal Joseph Alois Ratzinger, para responder 

a dez objeções sobre seus escritos teológicos. Tal denúncia partiu do bispo secretário do 

CELAM e depois cardeal Alfonso Lopez Trujillo, que assumiu um papel de ataque 

permanente contra a Igreja dos pobres e contra os teólogos na América Latina acusados 

por ele de serem “marxistas e revolucionários”. No mesmo ano Gustavo publica: O Deus 

da vida, obra mística e sapiencial. Em maio de 1985 obteve o doutorado em teologia pela 

Faculdade de Teologia do Instituto Católico de Lyon, tendo na banca examinadora os 

docentes e intelectuais: Henri Bourgeois, Maurice Jourjon, Christian Duquoc, Jean 

Delorme, Bernard Sesboüé, Vicent Cosmâo e Gérard Defois. Foi publicada em 1988 com 

uma introdução: Mirar lejos (Olhar longe).  Durante vinte anos, foi diretor e membro ativo 

da Revista Concilium. Em 1998, diante das perseguições de alguns bispos do Peru, 

ingressou como noviço na Ordem dos Pregadores, integrado formalmente em 2001, tendo 

feito a profissão solene em 24/10/2004. Passou a residir no Convento Dominicano de  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

99 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

Lima, Peru. Leciona em cursos especiais em Notre Dame e em Lille, França e, outros 

países do mundo. Participou ativamente da Conferência sobre o Cristianismo na América 

Latina e Caribe. Cristianismo na América Latina e Caribe: trajetórias, diagnósticos e 

prospectivas, entre os dias 28/07 e 01/08/2003, no formato de um Congresso Teológico 

no Colégio Batista, no bairro de Perdizes, em São Paulo, SP. Naquela ocasião falou ao 

vivo, de forma inédita, pela Rádio Vaticano. Em setembro de 2004 o cardeal Ratzinger 

encerrou o processo romano contra Gustavo. Participou ativamente durante anos dos 

Cursos de Verão e cursos para bispos promovidos anualmente pelo CESEEP em São 

Paulo. Em 2009 foi reconhecido como Mestre em Sacra Teologia pelo Geral da Ordem 

Dominicana. Possui 23 títulos de Doutor Honoris Causa outorgados por universidades de 

diversos países: cinco no Peru, Argentina (Cordoba), Holanda (Nimega), Suíça 

(Friburgo), dois na Alemanha, dez nos Estados Unidos, dois no Canadá e na Escócia, 

obtidos entre 1979 e 2006. Ganhou o Prémio Príncipe das Astúrias em 2003, na Categoria 

Comunicação e Humanidades, por seu compromisso com os mais desfavorecidos e por 

ter iniciado a Teologia da Libertação, e em 2014 recebeu o Prémio Capri San Michele. 

Em setembro de 2013, foi recebido em audiência pessoal pelo Papa Francisco, em um 

gesto que foi considerado um passo para a reabilitação da Teologia da Libertação. Frei 

Gustavo nunca foi condenado oficialmente pelas instancias do Vaticano e inclusive foi 

reabilitado de controvérsias pelo cardeal Muller, Prefeito da Doutrina da Fé do Vaticano. 

Uma das últimas palestras de Gustavo Gutiérrez num evento internacional aconteceu em 

Roma, em outubro de 2019, no Congresso Comunhão e Participação, realizado na Cúria 

geral dos jesuítas em Roma. Na ocasião, a Pontifícia Comissão para a América Latina 

convidou-o para pronunciar uma conferência “A opção preferencial pelos pobres”. Uma 

de suas obras mais belas é o livro: "Beber en su propio pozo. En el itinerario espiritual de 

un pueblo", publicadas em Lima pelo Centro de Estudios y Publicaciones, em 1983, com 

traduções em inúmeros idiomas. Frei Gustavo Gutiérrez morreu em Lima, Peru, no dia 

22/10/2024, às 20h, aos 96 anos.  

 

Chave de leitura de suas obras teológicas 

A obra prima entre tantos escritos é o livro sobre a Teologia da Libertação. 

Escolheu como epígrafe do livro, uma página do livro Todas las Sangres, de autoria de  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

100 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

José Maria Arguedas, romance publicado em 1964, onde o sacristão indígena e cantor de 

São Pedro de Lahuaymarca confronta ao sacerdote cristão inquisidor dizendo: "Seu Deus 

não é o mesmo. Ele faz com que pessoas sofram sem consolo". Em novembro de 1981, 

Frei Betto encontrou-se com Gustavo em Manágua, na Nicarágua e conta que entre 

discussões teológicas com os dirigentes sandinistas, em tentativa de ajudá-los a entender 

as diferentes posições dos cristãos quanto à revolução, nasceria aquilo que mais tarde se 

tornaria o livro sobre Jó. Gustavo levantava a questão fundamental como uma pergunta a 

si mesmo: “Como podemos falar sobre Deus no meio de tanta opressão?” Ele dizia que 

se queremos fazer teologia, falar sobre Deus, em primeiro devemos ficar em silêncio 

diante d´Ele. Desse silêncio, que envolve os corações dos pobres, nasce a sabedoria. E 

precisamos repetir com Jó, em meio a tantas cruzes latino-americanas e profunda sede de 

amor: “Antes eu te conhecia só por ouvir dizer; mas, agora, meus olhos te viram." Tudo 

em Gustavo Gutiérrez, sua obra e sua vida, converge para essa visão, esse parto teológico 

e esse silêncio primordial. A teologia da libertação pretende quebrar a imagem de uma 

teologia teórica e anódina diante do sofrimento dos pobres. Gustavo pretendeu recuperar 

a imagem do Deus da Vida e de Jesus como libertador situando o cristianismo na teia dos 

movimentos sociais em luta pela transformação de todas as opressões, políticas, 

econômicas e inclusive religiosas. Gustavo construiu um novo paradigma que se realiza 

por uma revolução epistemológica e metodológica a partir da prática libertadora. Tudo 

nasceu em fecundas conferências pronunciadas em Chimbote, Peru, em 1968.  Ele 

identificou a teologia como inteligência do compromisso.  Em 1971 publica Teología de 

la liberación. Perspectivas (1971, 1ª ed.), como obra icônica, que recebe dezenas de 

traduções em dezenas de idiomas.  Gustavo define a teologia como uma reflexão crítica 

da práxis histórica à luz da Palavra. Uma verdadeira teologia processual na história da 

humanidade a partir dos pobres e oprimidos. Esta teologia segue urgente e necessária 

neste tempo da globalização neoliberal e do ressurgimento de grupos neonazistas que 

produzem a globalização da indiferença, como bem afirma o papa Francisco. Assim o ato 

primeiro é o compromisso e defesa dos pbres, e o ato segundo a reflexão sobre Deus desde 

o reverso da historia. Tendo como paradigma a prática de Jesus, Gustavo souba assumir 

o pensamento original do frade dominicano Bartolomé de Las Casas, primeiro e eminente 

defensor dos índios e negros submetidos pelos conquistadores. Parafraseando Las Casas  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

101 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

(“los indios mueren antes de tiempo”) o teólogo indígena peruano afirma que “os pobres 

na América Latina morem antes do tempo”. Sua teologia não é levítico-sacerdotal, mas 

uma teologia samaritana, que parte da proximidade de Deus e ajuda os caídos nas 

estradas. Teologia que assume humilde e serena como serva do Deus vivo e verdadeiro.   

 

Psicobiografia política de um sábio teólogo 

Gustavo soube assumir as perguntas existenciais ou vitais que foi burilando com 

destreza e inteligência e alegria interior. Uma delas segue incomodando todo teólogo 

místico e irmão dos pequenos: Onde dormirão os pobres neste noite? Sua teologia não era 

o fim de seu pensamento, mas um meio para favorecer a liberdade das multidões 

esmagadas. Vale mais a experiência que a teoria. Mais um gesto de partilha que milhares 

de palavras sem densidade histórica. Não se compreende sua reflexão sem seu povo 

indígena e sem os pobres do continente. Hoje os pobres são sujeitos de um novo modo de 

pensar de forma madura sua fé e seguimento de Jesus.  

 

Lições deixadas por Gustavo para toda a Igreja Universal 

Os teólogos da América Latina e Caribe assumiram a partir da obra original de 

Gustavo Gutierrez uma chave interpretativa também proposta pela pensadora Simone 

Weil: “a plenitude do amor ao próximo é simplesmente ser capaz de perguntar: qual a tua 

aflição?”. A Teologia da Libertação quis pensar a fé cristã respondendo às perguntas dos 

aflitos, dos invisíveis, dos subalternos, dos esmagados nos porões da humanidade. A 

Teologia da Libertação continua viva ao preocupar-se com os novos pobres do continente 

e assumir-se como uma teologia da compaixão, apesar de que muitos cardeais e bispos 

tenham decretado sua morte, por defender uma ideologia da cristandade.  Uma primeira 

Instrução Vaticana condenara em 1984 o uso do marxismo na teologia católica e muitos 

disseram que fora a certidão de óbito da Teologia da Libertação. Uma carta Papa João 

Paulo II dirigida ao Episcopado brasileiro de 09 de abril de 1986 pede, entretanto, que 

não se abandone a tarefa necessária desse fazer teológico: “... estamos convencidos, nós 

e os Senhores, de que a teologia da libertação é não só oportuna, mas útil e necessária. 

Ela deve constituir uma nova etapa – em estreita conexão com as anteriores – daquela 

reflexão teológica iniciada com a Tradição apostólica e continuada cm os grandes Padres  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

102 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

e Doutores, com o Magistério ordinário e extraordinário e, na época mais recente, com o 

rico patrimônio da Doutrina Social da Igreja expressa em documentos que vão da Rerum 

Novarum a Laborem Exercens”. E insiste: “Os pobres deste país, que tem nos senhores 

os seus pastores, os pobres deste Continente são os primeiros a sentir urgente necessidade 

deste evangelho da libertação radical e integral. Sonegá-lo seria defraudá-los e desiludi-

los”. A certeza básica de qualquer teólogo lúcido “é a de que só é teologia aquela reflexão 

sobre a fé em que o ‘lumen fidei’ da revelação divina é o princípio último e o critério da 

verdade (padre Félix Pastor, sj)”. O teólogo e a teóloga devem ser movidos pela palavra 

de Deus. Produzir teologia sob o manto do Espírito de Deus exige uma rigorosa disciplina 

mental auscultando aos desígnios de Deus e confrontando-os com a realidade concreta da 

vida e dos meios para viver. A Teologia da Libertação não morreu, pois seu caminho é 

um peregrinar místico: “Aquilo mesmo mediante o qual a teologia é ciência é aquilo pelo 

qual ela é mística (Marie-Dominique Chenu)”. Esta escola espiritual é feita de larga 

tradição de muitos patriarcas e matriarcas de tempos longevos: Bartolomeu de las Casas, 

São Pedro Claver, São Martinho de Lima, Francisco Solano, Toribio de Mongrovejo, 

Santa Rosa de Lima, Santo Antonio Maria Claret, José Antônio Pereira Ibiapina, 

Juventude Universitária Católica, Comunidades Eclesiais de Base, Paulo Reglus Freire, 

Rubens Candido Padim, Richard Shaull, Rubem Alves, Hugo Assmann, Leonardo Boff, 

Enrique Dussel, Carlos Mesters, Clodovis Boff, João Batista Libanio, Jurgen Moltmann, 

Johan Baptist Metz, Karl Rahner, Edward Schillebeckx, Jean-Yves Congar, Fernando 

Gomes, Manuel Larraín, Ivone Gebara, Milton Schwantes, Orestes Stragliotto, Frei Betto, 

Elza Tamez, Antonio Cecchin, Ronaldo Muñoz, Raul Vidales, Enrique Dussel, Franz 

Hinkelammert, Pedro Casaldaliga Plá, cardeal Arns, Enrique Angel Angelelli a partir das 

intuições e do vigor do pensamento de Gustavo Gutiérrez Merino Díaz. Neste largo 

peregrinar da fé é preciso retomar os versos do poeta mineiro Carlos Drummond: “Como 

vencer o oceano se é livre a navegação, mas proibido fazer barcos?”. A tarefa da teologia 

é produzir remos para que o barco da Igreja se lance ao mar e, submetida ao Espírito 

Santo acuda aos náufragos que confiam suas frágeis existências àqueles que conduzem 

os instrumentos de salvação, guiados pelo Pai de Jesus Cristo, luz do mundo.  A Igreja 

segue sendo instrumento tal qual a lua reflete o sol. Testemunhas fiéis da ação de amor 

preferencial aos pobres são os mártires que tombaram na luta contra a injustiça. São os  

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

103 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

filhos amados da Igreja que oferecem o óbolo de suas vidas: Santo Dias da Silva, Adelaide 

Molinari, Cleusa Nascimento, Dorothy Mae Stang, Josimo Moraes Tavares, Ezequiel 

Ramin, Rodolpho Lunkenbein, João Bosco Penido Burnier, padre Rutílio Grande García, 

dom Oscar Arnulfo Romero, Ignacio Ellacuría, Segundo Montes, Ignacio Martín-Baró, 

Amando López, Juan Ramón Moreno, Joaquín López y López, Enrique Angelelli, 

Antonio Pereira Neto e Gabriel Felix Roger Maire. Leigas, religiosas e sacerdotes que 

sofreram perseguição ao viver na carne o amor aos aflitos. Estes e estas deram carne à 

teologia libertadora. Selaram com sangue seu batismo de vida Eterna. Há quem censure 

bispos como dom Luciano Mendes de Almeida, dom José Ivo Lorscheiter, dom Pedro 

Casaldáliga Plá, cardeal Paulo Evaristo Arns e padres como Julio Lancelotti, por 

misturarem o vinho forte da sabedoria de Deus com a água do compromisso social. Essa 

foi a resposta de Santo Tomás de Aquino: “para o teólogo que faz bem seu trabalho, o 

vinho não é enfraquecido com a água, é antes a água que se transforma em vinho”. Ou 

parafraseando o pensador francês Blaise Pascal: “todas as teologias não valem um gesto 

autêntico de solidariedade com os pequeninos”. 

 

Bibliografia do Frei Gustavo Gutierrez:  

La pastoral de la Iglesia en América Latina. Análisis teológico. MIEC-JECI, Montevidéu, 
1968. 

Hacia una teología de la liberación. MIEC-JECI, Montevideo, 1969; 

Participar en el proceso de liberación em "Signos de renovación". CEAS/Universitaria, 

Lima, 1969, pp. 5-117. 

Pobreza evangélica: solidaridad y protesta. Centro de Estudios y Publicaciones, Lima, 

1970. 

Teología de la liberación. Perspectivas. Lima: Centro de Estudios y Publicaciones, 1971; 

Sígueme, Salamanca, 1973; 1990, 14ª ed. rev. e ampliada; 1998, 19ª ed.). 

Religión, ¿instrumento de liberación? Madrid: Ediciones Marova, 1973. 

Evangelio y praxis de Liberación. In: Fe cristiana y cambio social en América Latina, 

Instituto Fe y Secularidad (ed.). Sígueme, Salamanca, 1973, pp. 231-245. 

Apuntes para una teología de la Liberación. In: Rubem Alves e Hugo Assmann. In: 

¿Religión, instrumento de liberación? Marova-Fontanella, Madri-Barcelona, 1973, pp. 2-

76. 

Praxis de liberación y fe Cristiana. In: La Iglesia en América latina. Testimonios y 

documentos (1969-1973). Verbo Divino, Estella, Navarra, 1973, pp. 11-48; 

La nueva frontera de la teología en América Latina. Salamanca, México: Sígueme, 1977. 

Teología desde el reverso de la historia. Centro de Estudios y Publicaciones, Lima, 1977). 

Los pobres y la liberación en Puebla. Bogotá: Indo-American Press Service, 1979. 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

                    

 

104 | P á g i n a  
 

Rua Dr. Mário Vicente, 1108 - CEP: 04270 -001  - São  Paulo  
 itespteologia.com.br  

ISSN: 2763 – 8308  

espacos.itespteologia.com.br  

 

 

ESPAÇOS, Revista de Teologia e Cultura | São Paulo | v. 33 | n.01 | 2025 | p. 97-104  

 

En busca de los pobres de Jesucristo: evangelización y 

teología en el siglo XVI. In: Pablo Richard (ed.). Materiales para una historia de la 

teología en América Latina. DEI, San José de Costa Rica, 1981, pp. 137-163; 

Sobre el trabajo humano: Comentarios a la encíclica "laborem exercens". Lima: Centro 

de Estudios y Publicaciones, 1982. 

Entre las calandrias. Lima: Centro de Estudios y Publicaciones, 1982. 

El Dios de la vida. 2ª ed. Centro de Estudios y Publicaciones, Lima, 1982; Sígueme, 

Salamanca, 1998,  

La fuerza histórica de los pobres. Lima: Centro de Estudios y Publicaciones, 1983 - 

Sígueme, Salamanca, 1982. 

Teología de la liberación y comunidades de base. Sígueme, Salamanca, 1982, pp. 124-

142; 

Beber en su propio pozo. En el itinerario espiritual de un Pueblo. 7ª ed. Lima: Centro de 

Estudios y Publicaciones, 1983. Sígueme, Salamanca, 1984; 1998. 

Reflexión sobre la teología de la liberación: Perspectivas desde el Perú. (Com José Luis 

Indigoras e outros). Iquitos, Perú: Centro de Estudios Teológicos de la Amazonía, 1986. 

La verdad los hará libres. Confrontaciones. Centro de Estudios y Publicaciones, Lima, 

1986. 

La recepción del Vaticano II en Latinoamérica. In: Giuseppe Alberigo e Jean Pierre 

Jossua. (eds.) La recepción del Vaticano II. Cristiandad, Sígueme, Madrid, 1987,  pp. 

213-237; 

Hablar de Dios desde el sufrimiento del inocente. Una reflexión sobre el libro de Job. 

Lima: Centro de Estudios y Publicaciones, 1986. Sígueme, Salamanca, 1988; 2002, 5ª 

ed.. 

Dios o el oro en las Indias. 2ª ed. Sígueme, Salamanca, 1989; 1990. 

En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolomé de Las Casas. 

Sígueme, Salamanca, 1993. 
Compartir la palabra a lo largo del año litúrgico. Sígueme, Salamanca, 1995. 

Una teología de la liberación en el contexto del tercer Mundo. In: El futuro de la reflexión 

teológica en América Latina. Consejo Episcopal latinoamericano-CELAM, Bogotá, 

1996, pp. 97-165. 

Teología: acontecimiento, silencio, linguaje. Em co-autoria com Luis Jaime Cisneros. 

CEP, Lima, 1996. 

¿Dónde dormirán los po-bres? In: El rotro de Dios en la historia. CEP, Lima, s/f, pp. 9-

69. 

La densidad del presente. Sígueme, Salamanca, 2003. 

Entre calandrias. Un ensayo sobre José María Arguedas. 4ª ed. Instituto Bartolomé de Las 

Casas-CEP, Lima, 2003. 

Acordarse de los pobres. Textos esenciales. Fondo Editorial del Congreso del Peru, Lima, 

2003. 

Del lado de los pobres. Teología de la Liberación. Em co-autoria com Gerhard Ludwig 

Müller. Instituto Bartolomé de Las Casas-Rimac y CEP, Lima, 2005.  

 

Fontes: https://liberationtheology.org/people-organizations/gustavo-gutierrez/ 
 

 

https://espacos.itespteologia.com.br/espacos/index
https://itespteologia.com.br/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

